
        
            
                
            
        

    
Khai Thị 

Quyển 3 

Hòa Thượng Tuyên Hóa 

Ban Phiên Dịch Việt Ngữ 

Trường Ðại Học Pháp Giới 

Vạn Phật Thánh Thành 

Talmage, California 

Mục Lục 

Nhân Nào Quả Nấy .................................................................................................................... 6 

"Lấy Giả Làm Thật" .................................................................................................................... 7 

Thấm Nhuần Nghĩa Lý Kinh Ðiển ............................................................................................... 8 

Sự Lập Nguyện Phải Ðược Phát Xuất Từ Lòng Chân Thành ....................................................10 

Vạn Phật Thánh Thành - Cảnh Tiên Giữa Chốn Nhân Gian......................................................12 

Vạn Sự, Nhẫn Là Quý ...............................................................................................................13 

Sống Ở Ðạo Tràng Phải "Tùy Chúng" .......................................................................................18 

Phiền Não Là Bồ Ðề .................................................................................................................20 

Làm Thế Nào Ðể Dứt Trừ Phiền Não? ......................................................................................23 

Khai Thị Nhân Ngày Lễ Tắm Phật .............................................................................................24 

Nhân Quả Vay Trả, Mảy May Chẳng Sai ..................................................................................28 

Thức Ăn Cho Tinh Thần ............................................................................................................30 

Mưu Sanh và Mưu Tử...............................................................................................................35 

Bí Quyết Học Thuộc Lòng Kinh Ðiển .........................................................................................38 

Pháp Vị Chân Thật ....................................................................................................................41 

Kẻ Cướp Trong Nhà Khó Ðề Phòng! ........................................................................................42 

Không Nên Có Thái Ðộ Cống Cao Ngã Mạn Ðối Với Tam Bảo! ................................................44 

Bớt Dùng Lời Khách Sáo ..........................................................................................................48 

Cảm Kích Ân Ðức của Chư Phật và Chư Bồ Tát ......................................................................51 

Làm Thế Nào Ðể Có Ðược Trí Huệ Hơn Người? ......................................................................55 

Học Phật Pháp Quý Ở Thực Hành ............................................................................................57 

Sửa Ðổi Lỗi Lầm, Nghiệp Tội Sẽ Tiêu Tan! ...............................................................................59 

Tánh Ðịnh, Ma Phục .................................................................................................................61 

Lòng Hiếu Thảo Chí Thành Cảm Ðộng Ðến Trời Ðất ................................................................66 

Quả Thuấn Ðốt Thân Cúng Phật ...............................................................................................69 

2 

Nhân Duyên Khiến Quả Năng Xuất Gia ....................................................................................75 

Không Thể Phung Phí Của Trời! ...............................................................................................77 

Cần Phải Kiểm Tra Những Sách Xuất Bản ...............................................................................79 

Tu Ðạo Cần Phải "Quý Phước, Cầu Huệ" .................................................................................81 

Tính Nóng Nảy Là Nhân Duyên Chướng Ngại Việc Tu Ðạo ......................................................82 

Cảnh Giới của Bậc A La Hán Chứng Ðạo .................................................................................84 

Vì Sao Cần Phải Niệm Phật? ....................................................................................................88 

Con Người Có Cần Trọn Ðạo Hiếu Hay Chăng? .......................................................................92 

Thế Nào Là Thiện Tri Thức .......................................................................................................94 

Như Người Uống Nước, Nóng Lạnh Tự Biết ............................................................................96 

Bớt Nói Chuyện, Dụng Công Cho Nhiều ...................................................................................97 

Tham Thiền Cần Lúc Nào Cũng Nhớ Như Vậy .........................................................................98 

Vì Sao Không Tương Ưng Với Ðạo? ........................................................................................99 

Phải Cẩn Thận Khi Giảng Kinh Thuyết Pháp .......................................................................... 101 

Học Gương Người Hiền Mới Là Bậc Dũng Sĩ ......................................................................... 103 

Sáu Ðại Tông Chỉ của Vạn Phật Thánh Thành........................................................................ 104 

Người Tu Hành Không Ðược Phan Duyên ............................................................................. 111 

Khai Ngũ Nhãn Mới Thấy Ðược Rồng Thật ............................................................................ 115 

Ðời Người Như Giấc Mộng, Hãy Thức Tỉnh! ........................................................................... 120 

Thế Nào Là "Ngũ Suy Tướng Hiện" ........................................................................................ 122 

Trong Ðạo Tràng Phải Cẩn Thận Nơi Lời Nói và Việc Làm ..................................................... 124 

Người Tu Ðạo Không Nên ích Kỷ ............................................................................................ 126 

Noi Gương Ðịa Tạng Vương Bồ Tát ....................................................................................... 128 

Hãy Chấp Nhận Sự Chỉ Trích Vô Lý ....................................................................................... 129 

Khuyên Con Dâu Nên Hiếu Thảo Với Cha Mẹ Chồng ............................................................. 131 

Ðạo Tặc Trở Thành Hiếu Tử ................................................................................................... 133 

3 

Bốn Giai Ðoạn Tất Yếu của Ðời Người ................................................................................... 135 

Một Cuốn Kinh Rất Khó Tụng ................................................................................................. 136 

Rèn Luyện Nhân Cách Cao Thượng ....................................................................................... 138 

Lầu Cao Vạn Trượng Ðều Từ Dưới Ðất Xây Lên .................................................................... 140 

Hãy Học Cho Giỏi Mới Trọn Vẹn Ðạo Hiếu ............................................................................. 142 

Nghĩa Vụ Giáo Dục của Vạn Phật Thánh Thành ..................................................................... 145 

Trẻ Em Là Rường Cột của Nước Nhà .................................................................................... 149 

Thế Nào Là Ðôn Phẩm, Thế Nào Là Lập Ðức ........................................................................ 150 

Ðồng Tính Luyến Ái - Chính Là Tự Ðào Mồ Chôn Mình .......................................................... 152 

Tiền Bạc Có Thể Hại Ðến Thân Mạng .................................................................................... 153 

Kiến Tạo Một Nền Tảng Kiên Cố ............................................................................................ 155 

Khổng Tử - Nhà Ðại Giáo Dục ................................................................................................ 157 

Cái Ðạo của Bậc "Ðại Học" ..................................................................................................... 159 

Sơ Lược về Hòa Thượng Tuyên Hóa ..................................................................................... 161 

Mười Tám Ðại Nguyện của Hòa Thượng Tuyên Hóa .............................................................. 165 

Tám Quy Luật của Viện Phiên Dịch Kinh Ðiển ........................................................................ 168 

Chú Thích: .............................................................................................................................. 169 

4 

Kệ Khai Kinh 

Phật pháp rộng sâu rất nhiệm mầu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu, 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện rõ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 



5 

Nhân Nào Quả Nấy 

Con người ở thế gian này gặp đủ thứ chuyện kỳ lạ, vì sao? Ðó là 

vì trước kia người ta đã trót trồng cái nhân kỳ lạ nên bây giờ mới 

sanh ra cái quả kỳ lạ. Nếu các bạn chẳng gieo loại nhân ấy thì sẽ 

không gặt phải loại quả này. Vì thế, nếu mọi người hiểu được đạo 

lý nhân quả thì hãy: 

Chư ác mạc tác, 

Chúng thiện phụng hành. 

 (Chớ làm điều ác,  

 Chỉ làm việc lành.) 

Trên  thế  gian  này,  con  người  không  thể  nào  tách  rời  khỏi  nhân 

quả; song le, vì ai nấy đều chỉ thấy quả chứ chẳng thấy nhân nên 

khi  quả  báo  xảy  tới  thì  cuống  quít,  hoang  mang,  không  biết  nên 

như thế nào cho phải nữa! Ðó đều là do khi trồng nhân, người ta 

đã không biết thận trọng, đợi đến lúc phải nhận lãnh những quả 

báo quái lạ thì họ mới giật mình, sửng sốt! 

Chúng ta hiện đang nghiên cứu Tứ Chủng Thanh Tịnh Minh Hối 

(Bốn  Ðiều  Răn  Dạy  Về  Tánh  Thanh  Tịnh)  trong  Kinh  Lăng 

Nghiêm.  Phần  kinh  văn  này  giảng  giải  rất  cặn  kẽ  những  trường 

hợp nhân quả phức tạp, kỳ lạ của con người. Các bạn muốn hiểu 

rõ vấn đề nhân quả thì hãy "chớ làm điều ác, chỉ làm việc lành." 

Hằng  ngày,  các  bạn  không  nên  chỉ  toàn  nghĩ  tới  lợi  lộc  riêng  tư 

mà  hãy  tìm  cách  mang  lại  lợi  ích  cho  người  khác;  song,  không 

cần phải huênh hoang: "Tôi thường làm nhiều chuyện lợi ích cho 

người  khác  lắm!  Tôi  sửa  chùa  tháp,  bố  thí,  giúp  đỡ  người 

nghèo..."  Những  việc  như  thế  không  phải  để  khoác  lác  hay  nói 

6 

suông,  mà  cần  phải  chân  chánh  thực  hành.  Hãy  lấy  việc  giúp 

người  làm  nguồn  vui  và  xem  đó  là  thiên  chức  của  mình;  được 

như vậy thì thế giới này sẽ tự nhiên trở nên tốt đẹp! 

(Giảng ngày 30 tháng 4 năm 1983) 



"Lấy Giả Làm Thật" 

Ðức Khổng-Tử nói: 

 Ngô vị kiến hiếu đức như hiếu sắc giả dã. 

 (Ta chưa thấy người nào chuộng đức hạnh như chuộng sắc đẹp 

 cả!) 

Ðức Khổng-Tử bấy giờ vì nhận thấy người mến chuộng đạo đức 

và  hạnh  kiểm  thì  không  được  chuyên  tâm  bằng  kẻ  yêu  chuộng 

sắc đẹp, cho nên ngài đã thở dài và than rằng: "Từ trước đến nay 

ta  chưa  từng  gặp  được  người  nào  hâm  mộ  đạo  đức  giống  như 

hâm mộ sắc đẹp vậy!" 

Tôi thì chưa thấy có người nào mến chuộng Phật Pháp mà dụng 

công đến độ như mến chuộng tiền của cả! Các bạn xem, người 

mến mộ Phật Pháp dù ham thích Phật Pháp đến thế nào đi nữa 

thì  cũng  có  lúc  mệt  mỏi,  lạy  Phật,  tụng  Kinh  hoặc  niệm  chú  hơi 

lâu thì cảm thấy mệt. Thế  nhưng, nếu đi kiếm tiền, thì dù không 

ăn,  không  uống,  không  ngủ,  người  ta  cũng  chẳng  thấy  mệt!  Cứ 

nhìn những kẻ ham mê cờ bạc là biết, suốt ngày suốt đêm không 

nghỉ ngơi mà mắt họ vẫn ráo hoảnh, chẳng chút mệt nhọc! 

7 

Tại sao con người lại có thể như thế được chứ! Ðó là vì đối với 

những  gì  chân  thật  thì  người  ta  không  nhận  thức  được  rõ  ràng; 

trái lại, đối với những thứ giả tạo thì họ "lật đật chạy theo như vịt," 

đeo đuổi kiếm tìm một cách điên cuồng, thật là điên đảo hết sức! 

(Giảng tối ngày 30 tháng 4 năm 1983)  



Thấm Nhuần Nghĩa Lý Kinh Ðiển 

Muốn  nghiên  cứu  Phật  Pháp  thì  cần  phải  hiểu  rõ  nghĩa  lý  trong 

kinh.  Mỗi  bộ  kinh  do  Ðức  Phật  thuyết  giảng  đều  bao  hàm  một 

nghĩa lý chân chánh riêng biệt; tuy nhiên, tất cả kinh điển đều có 

quan hệ liên đới với nhau và nghĩa lý cũng có tính cách liên đới. 

Ðức  Phật  viện  dẫn  Tiểu  Thừa,  Ðại  Thừa,  rồi  cuối  cùng  quy  nạp 

về  một  thừa  duy  nhất  là  Phật  Thừa.  Bất  luận  là  Ðại  Thừa,  Tiểu 

Thừa, hay Phật Thừa,  thừa nào cũng dạy mọi người sửa đổi thói 

hư tật xấu, dẹp bỏ vô minh, quét sạch phiền não và dứt trừ tham, 

sân, si. Nếu các bạn dứt bỏ được mọi thói xấu thì đối với nghĩa lý 

kinh  điển  tự  nhiên  sẽ  có  sự  tương  hợp;  nếu  không  dứt  bỏ  thói 

xấu  thì  các  bạn  sẽ  không  thể  nào  thấu  triệt  được  nghĩa  lý  trong 

kinh. 

Chúng ta đang nghiên cứu  Kinh Lăng Nghiêm, và hiện đã nghiên 

cứu  xong  Ngũ  Thập  Ấm  Ma  (Năm  Mươi  Thứ  Ấm  Ma)  cùng  Tứ 

Chủng Thanh Tịnh Minh Hối (Bốn Ðiều Răn Dạy Về Tánh Thanh 

Tịnh).  Vậy,  nghĩa  lý  chân  chánh  của  bộ  kinh  này  là  gì?  Tại  sao 

Ðức Phật thuyết bộ kinh này? Các bạn tìm ra đặng thì mới được 

xem là thật sự hiểu rõ giáo pháp hàm chứa trong kinh; nếu không 

8 

tìm  ra  chân-nghĩa  thì  coi  như  các  bạn  vẫn  chưa  thật  sự  thông 

suốt  kinh  pháp!  Chẳng  hạn  bạn  gặp  một  người  nào  đó,  mặc  dù 

đã biết tên của người ấy nhưng bạn vẫn cần phải "tiến thêm một 

bước  nữa",  nhận  rõ  tướng  mạo,  tư  tưởng,  hành  vi,  v.v...  của 

người  ấy;  như  thế  mới  là  nhận  biết  người  ấy.  Nếu  bạn  chỉ  biết 

danh tánh mà không biết gì về tướng mạo, tư tưởng... của người 

ta, thì đó vẫn chưa phải là nhận biết. Chúng ta nghiên cứu kinh 

Phật thì cũng tương tự như vậy! 

Tướng  của   Kinh  Lăng  Nghiêm  là  "đại  nhi  vô  ngoại,  tiểu  nhi  vô 

nội."  (lớn  đến  độ  không  gì  có  thể  vượt  ra  ngoài  nó,  nhỏ  đến  độ 

không gì nhỏ hơn nó). Nghĩa lý của  Kinh Lăng Nghiêm ví như bộ 

xương người vậy, nếu con người không có xương, chỉ có da, thịt, 

gân,  máu...  mà  thôi,  thì  chẳng  ra  hình  dáng  con  người  cũng 

chẳng thể nào đứng vững được. Cho nên,  Kinh Lăng Nghiêm là 

cốt tủy của các bộ kinh.  Kinh Lăng Nghiêm có công dụng "phá tà 

hiển  chánh"  -  phá  hủy  tất  cả  tà  vạy  để  hiển  lộ  Tam-muội  chân 

chánh. Nếu không có  Kinh Lăng Nghiêm, thì không có Phật Pháp; 

có   Kinh  Lăng  Nghiêm,  tất  có  Phật  Pháp!  Vậy,  muốn  hộ  trì  Phật 

Pháp  thì  trước  hết  chúng  ta  hoằng  dương,  phổ  biến   Kinh  Lăng 

 Nghiêm  -  phải  học  cho  thuộc,  giảng  giải  cho  được,  rồi  dựa  theo 

đó mà tu hành. 

Vạn Phật Thánh Thành chính là "Lăng Nghiêm Ðàn Tràng" - đạo 

tràng của  Kinh Lăng Nghiêm. Chúng ta nhất định phải ngời sáng 

"Lăng Nghiêm Ðại Quang," tu tập "Lăng Nghiêm Ðại Ðịnh," thành 

tựu "Lăng Nghiêm Ðại Trí" và viên mãn "Lăng Nghiêm Ðại Từ!" 

(Giảng ngày 01 tháng 5 năm 1983) 

9 

Sự Lập Nguyện Phải Ðược Phát Xuất Từ Lòng Chân Thành 

Người tu hành cần phải lập nguyện với một tấm lòng thành khẩn 

nhất và phải luôn luôn theo đúng những điều nguyện mà mình đã 

lập,  chứ  không  phải,  lập  nguyện  xong  chưa  tới  năm  phút  là  đã 

hoàn  toàn  quên  bẵng,  vì  như  thế  thì  cũng  như  chưa  hề  lập 

nguyện vậy! Các bạn cần phải nhận thức cho rõ một điều - vì sao 

mình lập nguyện? 

Việc lập nguyện không cốt ở hình thức; cho nên, nếu các bạn coi 

lập nguyện như một nghi thức phải theo đúng thể lệ, thì các bạn 

hoàn  toàn  sai  lầm  và  đã  đi  ngược  lại  nguyên  tắc  lập  nguyện  rồi 

vậy.  Những  người  đã  lập  nguyện  thì  mỗi  ngày  nên  tụng  bài  văn 

phát nguyện của mình một lần để tự nhắc nhở và thôi thúc mình 

cố gắng thực hiện tới mức tận thiện tận mỹ; như thế mới không 

phụ chí hướng lập nguyện ban đầu của các bạn. 

Chư  Phật  và  chư  Bồ  Tát  nhờ  đã  nghiêm  chỉnh  lập  nguyện  và 

thực  hành  đúng  theo  thệ  nguyện  nên  chứng  được  quả  vị  Vô 

Thượng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác.  Vì  vậy,  nếu  chúng  ta  cứ  thi 

hành  từng  điều  nguyện  một  của  mình  theo  chiều  hướng  chân 

thật,  chẳng  chút  giả  dối,  thì  chúng  ta  cũng  sẽ  được  thành  Phật, 

thành Bồ Tát! Ðức Phật là bậc đại trí huệ, còn chúng ta là kẻ đại 

ngu si; cho nên, muốn học theo trí huệ, tất chúng ta phải lấy tâm 

Phật  làm  tâm  mình,  lấy  nguyện  của  Phật  làm  nguyện  của  mình, 

lúc nào cũng từ bi hỷ xả, nhẫn nhịn những chuyện mà người khác 

khó  thể  nhẫn  nhịn,  hoàn  thành  những  việc  mà  người  khác  khó 

thể  làm  được.  Mọi  sự  đều  phải  được  tiến  hành  một  cách  chân 

thật thì mới có thể đạt được sự cảm ứng chân chánh. Do đó, mọi 

người đều phải đặc biệt chú ý về việc lập nguyện! 

10 

Ðức  Phật  A  Di  Ðà  do  lập  bốn  mươi  tám  điều  nguyện  mà  thành 

tựu được  Thế  Giới Cực Lạc, tiếp dẫn tất cả chúng sanh. Chúng 

ta  nên  học  theo  hành  vi  của  chư  Phật,  chư  Bồ  Tát,  cùng  chư 

Thánh-nhân đời quá khứ, phải thiết tha sửa chữa những sai lầm 

khi  trước,  không  nên  che  giấu  khuyết  điểm  và  cũng  đừng  chiều 

theo các thói hư tật xấu của mình - như thế gọi là "bội trần hợp 

giác" (quay lưng lại trần lao, trở về với giác ngộ); nếu trái lại, là 

"bội giác hợp trần" (quay lưng lại sự giác ngộ để hòa hợp với trần 

lao) vậy. 

Nếu các bạn có thể mạnh dạn sửa chữa lỗi lầm, đối diện với hiện 

thực, đón nhận thử thách, rồi vượt qua được mọi thử thách cam 

go, thì các bạn sẽ có cơ hội thành tựu. Chớ nên có  ngã kiến quá 

sâu,  ngã tướng quá nặng. Các bạn cần phải biết rằng  tự tánh vốn 

ngay  thẳng,  trong  sáng,  và  được  gọi  là  cái   chân  tâm  "trọn  vẹn, 

sáng  láng,  thẳng  thắn,  không  dính  mắc  một  chút  gì  dù  nhỏ  như 

sợi  tơ."  Chân  tâm  này  thì  không  có  thói  hư  tật  xấu  hay  khuyết 

điểm gì cả; cho nên, chớ đem Phật-tánh ký thác nơi vật chất do 

tứ đại1 giả hợp tạo thành. 

Tại  sao  chúng  ta  "bỏ  thật,  theo  giả?"  Vì  cớ  gì  lại  "bỏ  gốc,  tìm 

ngọn?"  Là  vì  chúng  ta  không  nhận  biết  được   tự  tánh  của  chính 

mình!  Tự tánh thì trong sạch, không một chút  nhiễm ô, và giống 

như tấm gương sáng vậy.  "Vật lai tắc ánh, vật khứ tắc tịnh"  (vật 

đến  thì  gương  liền  phản  chiếu  cái  bóng  của  vật,  vật  đi  rồi  thì 

gương lại trong sáng như trước, không dính dấu vết). 

Các bạn! Người tu Ðạo mà không thể sửa chữa lỗi lầm thì cũng 

như chẳng tu. Có câu rằng: 

 Hành niên ngũ thập, phương tri tứ thập cửu tuế chi phi.  

11 

 (Ðến  tuổi  năm  mươi  mới  biết  những  sai  lầm  hồi  bốn  mươi  chín 

 năm rồi.) 

Người nào có được tâm giác ngộ như thế hẳn là người có trí tuệ; 

con  đường  tương  lai  của  người  ấy  sau  này  chắc  chắn  sẽ  rộng 

lớn  thênh  thang,  có  thể  nói  là  "tiền  đồ  rực  rỡ  như  gấm."  Nếu 

không  tự  biết  được  điểm  sai  của  mình  thì  sẽ  hồ  đồ  suốt  cả  một 

đời, chỉ biết mưu cầu "hư danh," bị khách trần làm cho mê muội - 

những kẻ như thế thật đáng thương lắm thay! 

Hiện  tại,  Vạn  Phật  Thánh  Thành  là  một  đạo  tràng  tỏa  ánh  sáng 

đến muôn nơi và được hàng vạn đức Phật hộ trì. Hy vọng rằng 

mọi người xua tan được những đen tối mờ ám trong tâm; song le, 

các bạn cần phải vận dụng  trí huệ quang minh để soi sáng tự tâm 

thì  mới  mong  quét  sạch  được  mọi  vô  minh,  phiền  não.  Các  bạn 

phải hết sức thận trọng và đặc biệt lưu ý đến điểm này! 



Vạn Phật Thánh Thành - Cảnh Tiên Giữa Chốn Nhân Gian  

Vạn  Phật  Thánh  Thành  là  một  nơi  yên  tĩnh,  tịch  mịch.  Ở  đây, 

không  khí  trong  lành  mà  khung  cảnh  lại  u  nhã,  chẳng  có  không 

khí  ô  nhiễm  và  cũng  chẳng  có  tiếng  xe  cộ  ồn  ào  quấy  nhiễu. 

Phàm là người sống trong khuôn viên của Vạn Phật Thánh Thành 

thì phải biết quý trọng và hết lòng gìn giữ, bảo vệ môi trường. 

Trong  rừng  thông  Ðại  Tùng  Thụ  thuộc  khuôn  viên  Thánh  Thành 

có  tới  mấy  trăm  con  hạc  trắng  làm  tổ  trên  cây  và  sống  ở  đó 

quanh năm. Giống chim này thuộc loài  hậu điểu, lẽ ra thì phải tùy 

theo khí hậu mà thiên di tới nơi khác, nhưng những con bạch hạc 

12 

này lại cứ "đóng đô" ở đây mãi, chẳng chịu "dọn nhà" đi, đủ thấy 

không khí tại Vạn Phật Thánh Thành trong lành như thế nào! 

Vạn  Phật  Thánh  Thành  cũng  là  một  Thánh-địa,  có  hơn  ba  chục 

con hươu sao (mai hoa lộc) sinh sống trên đồng cỏ mênh mông; 

chúng  khoan  thai  đi  lại  trong  thảo  nguyên  và  hễ  thấy  có  người 

đến thì nhảy cẫng lên ra vẻ mừng rỡ chào đón. Hươu con lại còn 

khả ái hơn nữa, chúng cứ quấn quít bên mình khách, không chịu 

rời. 

Trong  Thánh  Thành  còn  có  loài  chồn,  cáo,  nhưng  chúng  chẳng 

hề làm hại những động vật nhỏ bé. Nếu chúng phạm Giới - dù là 

ăn con sóc nhỏ - thì cũng phải chịu sự trừng phạt của Thần Hộ 

Pháp.  Những  con  chồn  này  rất  tinh  nghịch,  có  người  trông  thấy 

chúng  liền  giậm  chân  thì  chúng  bắt  chước  giậm  chân  theo,  trợn 

mắt nhìn chúng thì chúng cũng trố mắt nhìn lại! Chồn con rất hồn 

nhiên, hễ gặp người xuất gia là lẽo đẽo đi theo. Có khi chúng còn 

vô nhà hoặc lảng vảng trước cửa để xin thức ăn. 

Muôn chim được tắm mình trong cảnh giới thần tiên thiêng liêng, 

kỳ  diệu,  tinh  khiết  và  thanh  tịnh  này  đều  sống  trong  niềm  an  lạc 

chan hòa; có thể nói là chúng đã gặp được môi trường thích hợp 

vậy! 



Vạn Sự, Nhẫn Là Quý 

Bí quyết của người tu hành là nên ăn ít. Vì sao? Vì ăn ít thì bớt 

sanh dục niệm. Dục niệm ít thì có thể biết đủ (tri túc). Biết đủ thì 

thường xuyên được an lạc. Luôn luôn an lạc thì không có phiền 

não. Không có phiền não thì Bồ-đề nảy sanh. Bồ-đề nảy sanh thì 

13 

được giải thoát. Ðạt được sự giải thoát tức là có thể "nhiệm vận 

tự tại, sanh tử tự tại, trí huệ tự tại"-  tóm lại là hoàn toàn tự tại. Ðó 

là  những  chặng  đường  mà  người  tu  hành  phải  trải  qua;  mọi 

người hãy cùng nhau gắng sức! 

Người  tu  hành  cần  phải  nhẫn  nại,  bất  luận  cảnh  giới  thử  thách 

nào xảy đến cho mình thì cũng phải dùng lòng nhẫn nại mà nhịn 

nhục,  nghiến  chặt  răng  mà  chịu  đựng;  lúc  đã  vượt  qua  "cửa  ải" 

được rồi thì "gió êm sóng lặng," tự nhiên sẽ được yên ổn. Khi làm 

việc, nếu có những việc mình không muốn làm thì cũng nên nhẫn 

nại mà làm, lâu dần sẽ quen đi, rồi trở thành tự nhiên. Nói tóm lại, 

bất  luận  làm  công  việc  gì  chúng  ta  cũng  đều  nên  làm  cho  đàng 

hoàng,  có  lương  tâm;  chớ  nên  lười  biếng,  trốn  tránh  công  việc 

cho nhàn thân, hoặc làm cẩu thả qua loa cho xong chuyện. Nếu 

có  ý  tưởng  "làm  Hòa  Thượng  một  ngày  thì  đánh  chuông  một 

ngày,"  tức  là  trái  ngược  với  Ðạo;  hạng  người  này  chẳng  qua  là 

"dựa vào Phật để có áo mặc, nương theo Phật để kiếm cơm ăn," 

sống lây lất qua ngày tháng, chắc chắn chẳng có triển vọng gì cả! 

Tôi dùng hai chữ "nhẫn nại" làm phương châm cho đời mình - bất 

luận  trong  hoàn  cảnh  nào  cũng  dứt  khoát  không  chịu  đầu  hàng, 

cương quyết nhẫn chịu hết thảy bằng cả thân lẫn tâm. Khi còn ở 

tại  quê  nhà  Ðông  Bắc,  tôi  đã  quen  "chịu  nóng  chịu  lạnh."  Vào 

những ngày "tam cửu"2 (thời kỳ lạnh nhất trong  năm), tôi không 

mang giày mang vớ gì cả, cứ để chân trần mà đi trong tiết trời giá 

rét như cắt, khiến chân bị lạnh cóng đến đau buốt - nhưng tôi vẫn 

cố  gắng  chịu  đựng,  hễ  nhẫn  nại  được  thì  không  còn  thấy  đau 

nữa!  Còn  trong  mấy  hôm  "tam  phục"3  (thời  kỳ  nóng  nực  nhất 

trong năm) thì khí trời nực nội đến nỗi đầu óc choáng váng, mặt 

mày  xây  xẩm;  bước  đi  mà  cứ  thấy  trước  mắt  một  màn  tối  đen, 

14 

tưởng  chừng  như  trời  đất  đang  quay  cuồng  đảo  lộn  vậy.  Nhiều 

người  cảm  thấy  nóng  bức  đến  lả  người,  nhưng  tôi  nhận  thấy 

cũng không đến nỗi nào, chỉ cần ngồi nghỉ một lát là khỏe ngay. 

Tôi  lấy  hai  chữ  "nhẫn  nại"  làm  Pháp-bảo  để  khắc  phục  mọi  khó 

khăn  -  chịu  lạnh  chịu  nóng,  dầm  mưa  dãi  nắng,  nhịn  đói  nhịn 

khát;  tôi  nhẫn  nại  chịu  đựng  tất  cả,  nhất  quyết  không  "kéo  cờ 

trắng" đầu hàng. 

Sau khi xuất gia, tôi chuyên tâm tu Pháp Môn Nhẫn Nhục. Nếu có 

người mắng tôi ư? Thì tôi cứ như chẳng nghe thấy gì cả, hoặc coi 

như mình đang nghe nhạc vậy, và tự nhiên được bình an vô sự! 

Nếu  có  người  đánh  tôi  ư?  Tôi  tuyệt  đối  không  đánh  trả,  mà  chỉ 

đón nhận với thái độ bình tĩnh, ôn hòa! Tôi cũng kiên nhẫn hành 

trì các khóa lễ Công Phu Khuya và Công Phu Tối - sáng sớm tinh 

mơ, khi gần đến giờ phải lên Chánh Ðiện, dù đang ngon giấc mà 

nghe  tiếng  mõ  báo  hiệu  là  tôi  lập  tức  vùng  dậy.  Súc  miệng  rửa 

mặt, chuẩn bị xong xuôi là tôi lên Chánh điện chờ sẵn; bao giờ tôi 

cũng đến sớm năm phút, không một lần trễ nãi! 

Từ khi xuất gia đến nay, tôi luôn luôn dùng lòng nhẫn nại để làm 

việc. Khi tôi đến những nơi khác để tham cứu học hỏi, bất luận là 

hành lễ Công Phu Khuya, Công Phu Tối, giảng Kinh thuyết Pháp, 

nghe  Kinh  nghe  Pháp,  hay  Cúng  Ngọ,  tôi  đều  tới  sớm  hơn  giờ 

giấc ấn định, chưa bao giờ chậm trễ một chút! Hôm nay tôi mang 

sự  việc  trước  kia  của  mình  ra  kể  cho  các  bạn  nghe  tức  là  "hiện 

thân thuyết Pháp" vậy! 

Nếu muốn tu hành một cách chân chánh, thì các bạn không được 

lười  biếng,  khi  làm  việc  thì  phải  tích  cực,  hăng  hái,  và  không 

được  thiếu  lòng  nhẫn  nại.  Dẫu  có  những  điều  không  thể  nhẫn 

nhịn được thì cũng phải nhẫn nhịn, và nếu có những việc không 

15 

thể  chịu  đựng  nổi  thì  cũng  phải  chịu  đựng.  Nhẫn  nhịn  và  chịu 

đựng  tất  cả  -  đó  là  kim  chỉ  nam  của  người  tu  hành.  Ðặc  biệt  là 

trong thời kỳ còn đang học hỏi, rèn luyện thì các bạn càng phải cố 

gắng nhẫn nhịn và chịu đựng hơn nữa; cho dù thật tình là chẳng 

thể nào nhẫn nhịn được nữa thì cũng vẫn phải ráng dằn lòng mà 

nhẫn nhịn! Có câu: 

 Nhẫn phiến khắc, phong bình lãng tĩnh,  

 Thối nhất bộ, hải khoát thiên không.  

 (Nhẫn một chút, gió êm sóng lặng,  

 Lùi một bước, biển rộng trời cao.) 

Các bạn không được tùy tiện nổi nóng; phải biết rằng: 

 Vô minh hỏa năng thiêu hủy công đức lâm!  

 (Lửa vô minh có thể thiêu rụi rừng công đức!) 

Ðó là một câu danh ngôn rất chí lý và cũng là một nhận định đầy 

kinh  nghiệm.  Mọi  người  hãy  nhớ  lấy,  hãy  khắc  ghi  trong  lòng! 

Phải thận trọng, chớ nên nổi giận! 

Các bạn không nên tùy tiện nổi nóng, cho rằng như vầy là không 

đúng, như thế là không phải, hoặc trông thấy cái gì cũng lấy làm 

gai  mắt,  khó  chịu.  Ðành  rằng  ở  đời  có  nhiều  việc  không  như  ý 

mình mong muốn, thế nhưng, các bạn hãy "lùi một bước" mà tự 

nhắc nhở: "Phải nhẫn nhịn! Mình phải nhẫn nhịn!" Nếu nhẫn nhịn 

được thì muôn sự đều êm đẹp, bao nhiêu rắc rối phiền phức đều 

không còn nữa! 

16 

Chúng ta, những người tu hành, cần phải làm mọi công việc một 

cách đàng hoàng, chu đáo, không được lười biếng, không được 

phóng  túng,  buông  lung.  Mọi  người  phải  nghiêm  túc  tuân  theo 

quy củ của đạo tràng; chớ nên nói rằng: "Hằng ngày tôi đều có tới 

nghe giảng Kinh, không hề vắng mặt, thì những việc khác cứ qua 

loa, đại khái thôi cũng được!" Tư tưởng này quả  thật không thể 

nào  chấp  nhận  được!  Dù  là  Cúng  Ngọ,  Công  Phu  Khuya,  Công 

Phu  Tối  hay  là  Pháp  Hội,  thì  các  bạn  đều  nên  đến  Chánh  Ðiện 

sớm một chút để chờ tới giờ hành lễ, bởi như thế thì quả báo đến 

với các bạn trong tương lai mới được viên mãn. Bằng không, nếu 

thời khóa nào các bạn cũng trễ nãi, thì sau này các bạn có thể bị 

vuột mất cơ hội khai ngộ. Phàm nếu làm việc gì cũng đi sau đến 

trễ, thì công đức sẽ không được viên mãn. 

Chúng  ta,  những  người  tu  hành,  đừng  tự  lý  sự  với  chính  mình 

hoặc tự làm luật sư biện hộ cho mình. Nên có câu rằng: 

 Như thị nhân, như thị quả.  

 (Nhân nào thì quả nấy.) 

Hễ trồng thiện nhân thì được thiện quả, gieo ác nhân thì gặp ác 

báo - đó là định luật "thiên kinh địa nghĩa," là định luật muôn thuở 

của trời đất. Nếu trồng cái nhân trọn vẹn thì khi kết trái sẽ được 

quả trọn vẹn, trồng cái nhân nửa chừng hay lỡ dở thì sẽ sanh ra 

quả nửa chừng hay lỡ dở. Mọi người cần phải thật sự thấu suốt 

điểm này, chớ nên thờ ơ, xem như gió thoảng qua tai! 

(Giảng ngày 01 tháng 5 năm 1983) 

17 

Sống Ở Ðạo Tràng Phải "Tùy Chúng" 

Quy củ của đạo tràng là nếu có công việc thì mọi người cùng làm 

chung  với  nhau.  Ăn  thì  cùng  nhau  ăn,  làm  công  quả  thì  cùng 

nhau  làm.  Tuy  nhiên,  vẫn  có  trường  hợp  ngoại  lệ,  ví  dụ  như 

những  người  thật  sự  biết  dụng  công  ngồi  Thiền,  tịnh  tọa  hằng 

ngày,  thì  họ  có  thể  bớt  làm  các  công  việc  khác. Tại  sao?  Bởi  vì 

họ  dụng  công  như  thế  tức  là  tu  hành  rồi!  Và  niệm  Phật  hay  lạy 

Phật thì cũng đều là dụng công tu hành cả. Nếu quả có tình trạng 

đặc thù như thế, thì đó là trường hợp cá biệt, chúng ta khỏi phải 

đề  cập  tới.  Nếu  không  thuộc  trường  hợp  đặc  biệt,  thì  tuyệt  đối 

không được lười biếng, không được trốn việc cho khỏe thân, mà 

phải đồng loạt tuân theo quy củ, nề nếp của đạo tràng. 

Các bạn không phải là lúc nào cũng ngồi Thiền, cũng chẳng phải 

là  luôn  luôn  lạy  Phật,  thế  mà  khi  hành  lễ  Công  Phu  Khuya  và 

Công  Phu  Tối  thì  lại  không  có  thì  giờ  tham  gia  (nhưng  lại  có  thì 

giờ để nói chuyện thị phi), hoặc là đã đến giờ hành lễ Công Phu 

Khuya  và  Công  Phu  Tối  rồi  mà  cứ  lần  khân  chần  chờ,  các  bạn 

trễ,  tôi  trễ,  và  người  khác  cũng  trễ  nữa,  thế  thì  các  khóa  Công 

Phu Khuya và Công Phu Tối để cho ai làm chứ? Người tu hành 

mà không làm lễ Công Phu Khuya và Công Phu Tối thì làm gì? 

Trong đạo tràng, các thời khóa Công Phu Khuya và Công Phu Tối 

là  việc  chung  của  Thường  Trụ,  là  công  việc  mà  không  một  ai 

được trốn tránh. Không làm lễ Công Phu Khuya và Công Phu Tối 

tức  là  coi  thường  đạo  tràng,  mà  coi  thường  đạo  tràng  tức  là  coi 

thường  Phật,  và  coi  thường  Phật  thì  cũng  như  coi  thường  đại 

chúng. Nếu coi thường đại chúng, thì không thể "cộng trụ," không 

thể cùng sống chung; và như thế tức là không thể cùng tu hành 

với mọi người được nữa! 

18 

Ngoại  trừ  thời  gian  hành  trì  Công  Phu  Khuya  và  Công  Phu  Tối, 

thời giờ còn lại là tùy ý mỗi người muốn làm gì thì làm. Ai muốn 

phiên  dịch  kinh  điển  thì  phiên  dịch  kinh  điển,  ai  muốn  đọc  sách 

Phật  thì  đọc  sách  Phật,  ai  muốn  nói  chuyện  thị  phi  thì  đi  nói 

chuyện  thị  phi,  ai  muốn  nghe  chuyện  thị  phi  thì  cứ  việc  nghe 

chuyện  thị  phi,  chẳng  có  ai  can  thiệp  hoặc  ngăn  cấm  các  vị  cả. 

Tuy nhiên, đến giờ hành lễ Công Phu Khuya và Công Phu Tối thì 

các bạn nhất định phải tham gia, bởi vì Công Phu Khuya và Công 

Phu Tối là pháp môn tất yếu, là thời khóa bắt buộc phải theo của 

đạo tràng. 

Người tu Ðạo cần phải bảo vệ, gìn giữ và tôn trọng đạo tràng, và 

phải tuân theo  mọi quy củ của đạo tràng. Hễ nghe tiếng chuông 

trống gióng lên báo hiệu sắp đến giờ hành lễ thì mọi người phải 

lập  tức  bỏ  hết  công  việc  đang  làm  dở  để  chuẩn  bị  lên  Chánh 

Ðiện,  không  được  chậm  trễ.  Ai  nấy  cần  phải  có  tinh  thần  "tranh 

tiên  khủng  hậu"  luôn  luôn  cố  gắng  tới  trước,  không  được  bỏ  lại 

đằng sau. Nếu các bạn cho rằng các thời khóa Công Phu Khuya 

và Công Phu Tối không quan trọng, chỉ miễn cưỡng tham gia, thì 

quả  thật  là  các  bạn  ở  trong  đạo  tràng  để  chờ  ngày  xuống  địa 

ngục! Có câu: 

Ðịa ngục môn tiền Tăng Ðạo đa. 

 (Trước cửa địa ngục các thầy, ông Ðạo rất nhiều.) 

Bất luận là người xuất gia hay là kẻ tại gia, một khi đã sống trong 

đạo  tràng  tất  phải  biết  tùy  hỷ  công  đức,  nghiêm  chỉnh  làm  Phật 

sự; chứ không thể a dua hoặc hùa theo kẻ khác, bởi như vậy thì 

thật không có triển vọng! 

19 

Phiền Não Là Bồ Ðề 

Ðức Phật thấy chúng sanh chịu đựng bốn nỗi khổ to lớn là sanh, 

già, bệnh, chết, nên Ngài bèn phát tâm xuất gia tu hành, tìm cách 

giải quyết vấn đề ấy. Trong sự vô minh của chúng ta, phiền não 

bất giác xuất hiện -khi thì bộc lộ qua sắc tướng, lúc lại tiềm tàng 

trong  tâm  trí,  và  cũng  có  khi  vô  minh  dấy  khởi  nên  cái  gì  cũng 

không biết cả. Hễ vô minh vừa tác oai tác quái là mình trở nên hồ 

đồ ngay, cho nên phiền não chính là nhân duyên cản trở việc tu 

Ðạo, là chướng ngại vật trên đường Ðạo. 

Song le, chẳng thể không có phiền não! Vì sao?  Bởi "phiền não 

tức  là  Bồ-đề."  Nếu  biết  vận  dụng  thì  phiền  não  chính  là  Bồ-đề, 

nếu không biết vận dụng thì Bồ-đề biến thành phiền não! Bồ-đề ví 

như  nước  và  phiền  não  ví  như  băng  vậy;  nước  chính  là  băng, 

băng chính là nước. Nước và băng vốn cùng một thể chứ chẳng 

phải  là  hai  thứ  khác  biệt  nhau.  Khi  giá  lạnh  thì  nước  đông  lại 

thành  băng  và  lúc  nóng  bức  thì  băng  tan  thành  nước.  Vậy,  nói 

một  cách  khác  thì  khi  có  phiền  não  tức  là  "nước  đóng  thành 

băng,"  và  lúc  không  phiền  não  tức  là  "băng  tan  thành  nước;"  lý 

này rất dễ hiểu. Lại nữa, có phiền não thì có "băng" phiền não - vô 

 minh,  và  không  có  phiền  não  thì  có  "nước"  Bồ-đề  - trí  huệ.  Về 

điểm  này,  các  bạn  hãy  thiết  thực  nhớ  lấy,  ghi  khắc  vào  lòng! 

Chúng  ta  tu  Ðạo,  chớ  nên  tu  tới  tám  vạn  đại  kiếp  mà  cái  phiền 

não này vẫn cứ tồn tại. Ngày ngày "ăn" phiền não mà sống, nếu 

không "ăn" phiền não thì chết đói, bởi như thế thì thật là rất đáng 

thương! 

Bệnh  tật  của  chúng  ta  là  từ  đâu  mà  ra?  Chính  là  từ  ba  cái  độc 

tham, sân, si!  Nếu con người không có ba thứ độc này thì bệnh 

tật gì cũng không có cả. Giới, Ðịnh, Huệ trong Phật Pháp chính là 

20 

phương thuốc đặc hiệu để trị căn bệnh "tham, sân, si." Thuốc này 

hiệu nghiệm như thần, "thuốc đến, bệnh đi," nên nói: 

Tâm thanh, thủy hiện nguyệt, 

Ý định, thiên vô vân. 

 (Tâm lắng, nước hiện trăng,  

 Ý dừng, trời không mây.) 

Ðó là thứ cảnh giới không còn phiền não. Có câu: 

Tâm chỉ niệm tuyệt: chân phú quý, 

Tư dục đoạn tận: chân phước điền. 

 (Tâm dừng, niệm dứt: giàu sang thực,  

 Tư dục hết sạch là ruộng phước.) 

Tâm  vọng  tưởng  dừng  hẳn,  ý  niệm  phan  duyên  không  còn,  đó 

đúng  là  giàu  sang  thật  sự.  Nói  tóm  lại,  không  tham  tức  là  giàu 

sang. Vì sao người ta tham lam? Vì họ không "tri túc," nên cảm 

thấy  thiếu  thốn,  chưa  đầy  đủ!  Không  có  tư  dục  chính  là  ruộng 

phước, nếu dứt bỏ được mọi ham muốn ích kỷ thì đúng là ruộng 

phước thật sự. Các bạn hãy đặc biệt lưu ý: 

Tâm bình: bách nạn tán, 

Ý định: vạn sự kiết. 

 (Tâm bình lặng, trăm nạn tiêu tan,  

 Ý an định, muôn sự được kiết tường.) 

21 

Câu danh ngôn trên đây rất chí lý và vô cùng hữu ích, đáng cho 

mọi người lấy làm khuôn vàng thước ngọc. 

"Phiền  não"  là  gì?  Là  "phiền  thân  não  tâm,"  không  được  thanh 

thản, tự tại. 

"Ưu"  là  gì?  Ưu  có  nghĩa  là  "ưu  sầu  khổ  não,"  buồn  rầu,  không 

vui. 

"Hoạnh"  là  gì?  Hoạnh  tức  là  "phi  tai  hoạnh  họa,"  có  nghĩa  là  tai 

bay vạ gởi, bất ngờ xảy ra chuyện không may. 

Những sự việc này ràng buộc hoặc bức bách các bạn khiến cho 

các  bạn  như  bị  khóa  chặt  bởi  cái  "khóa  vô  minh,"  bị  trói  chằng 

chịt  bởi  sợi  dây  phiền  não,  hoặc  có  cảm  giác  nghẹt  thở  như  bị 

tảng đá lớn đè lên người vậy. Chính vì muốn cho hết thảy chúng 

sanh  dứt  bỏ  mọi  phiền  não  để  đạt  sự  an  vui  và  xa  lìa  mọi  bức 

bách  hầu  đạt  sự  giải  thoát,  nên  Ðức  Phật  mới  khuyên  tất  cả 

chúng  sanh  nên  phát  tâm  Bồ-đề  rộng  lớn  và  tu  học  công  đức 

cùng đạo hạnh của Phật. Do đó, tất cả chúng sanh chúng ta nên 

vâng lời Ðức Phật, tin tưởng Ðức Phật, và càng nên y giáo phụng 

hành hơn nữa! 

Tâm  phiền  não  của  chúng  sanh thì  nhiều  đến  vô  lượng  vô  biên, 

nhưng  nên  biết  rằng  nó  giống  như  các  ảo  ảnh  trông  thấy  khi  bị 

ánh  mặt  trời  làm  hoa  mắt  (dương  diễm)  vậy.  Chúng  sanh  điên 

điên đảo đảo lấy thẳng làm cong, lấy cong làm thẳng; lấy đen làm 

trắng, lấy trắng làm đen; lấy thiện làm ác, lấy ác làm thiện dù giáo 

hóa  thế  nào  đi  nữa  thì  cũng  vẫn  cứ  chứng  nào  tật  nấy,  chướng 

ngại  chồng  chất.  Nếu  nêu  ra  khuyết  điểm  của  họ,  thì  chẳng 

những  họ  không  vui,  không  chịu  sửa  sai,  không  phục  thiện,  mà 

còn tìm cách che đậy, biện hộ cho những lỗi lầm của họ, và thậm 

22 

chí  còn  nổi  đại  vô  minh,  sanh  đại  phiền  não  nữa.  Chư  Bồ  Tát 

trông thấy những chúng sanh như thế thì khởi lòng từ bi thương 

xót, tận tình dạy bảo, năm lần bảy lượt căn dặn họ đừng nên nói 

chuyện  thị  phi,  đừng  nên  sanh  phiền  não;  và  còn  cho  biết  rằng 

nếu  họ  không  nổi  nóng,  không  đố  kỵ,  không  chướng  ngại  kẻ 

khác, thì họ sẽ vượt khỏi bể khổ. 

Thân  người  là  giả  tạm,  đừng  xem  cái  "túi  da"  hôi  hám  này  như 

báu  vật  rồi  cứ  lo  nâng  niu,  chăm  sóc,  sợ  "nó"  cực  khổ,  vất  vả. 

Các bạn muốn cho "nó" được sung sướng, an nhàn, nhưng "nó" 

lại luôn luôn gây thêm rắc rối, phiền lụy cho các bạn! 

(Giảng ngày 03 tháng 5 năm 1983) 



Làm Thế Nào Ðể Dứt Trừ Phiền Não? 

Bồ  Tát  thấy  chúng  sanh  trong  Tam  Giới  đều  mắc  chứng  bệnh 

phiền não của Tam Ðộc: tham, sân, si, nên phải chịu đựng đủ thứ 

khổ não, thiêu đốt, bức bách triền miên. 

Trên lý thuyết thì người xuất gia tu Ðạo không nên có phiền não; 

thế  nhưng,  thực  tế  thì  nhiều  người  vẫn  còn  vô  số  phiền  não!  Vì 

sao? Vì tâm họ không thanh tịnh, họ cứ thấy cái này không được, 

cái kia không đúng, nào là người này có sai lầm, kẻ kia có khuyết 

điểm... Nói tóm lại, họ bị rất nhiều phiền não bủa vây, khiến cho 

thân  tâm  họ  không  được  tự  tại,  thanh  thản.  Các  bạn  ngẫm  lại 

xem,  người  nào  cũng  có  phiền  não  của  người  ấy,  từ  ông  tổng 

thống cho đến kẻ hành khất, ai ai cũng có những buồn phiền, đau 

khổ riêng cả! Những vị nguyên thủ của các quốc gia trên thế giới 

thì hôm nay ưu tư vận nước, ngày mai lo nghĩ chuyện dân, họ có 

23 

rất  nhiều  chuyện  bận  tâm,  phiền  lòng.  Còn  những  người  hành 

khất đi ăn xin mà gặp khi người ta không muốn bố thí thì họ cũng 

có thể tức giận, sanh phiền não vậy. Nếu muốn không còn phiền 

não, thì chỉ có một biện pháp duy nhất là: 

Cần tu Giới Ðịnh Huệ, 

Tức diệt Tham Sân Si. 

 (Siêng tu Giới Ðịnh Huệ,  

 Dứt bỏ Tham Sân Si.) 

Khi việc tu hành được viên mãn thì tự nhiên không còn sanh khởi 

phiền não nữa. 

Chính  vì  những  chúng  sanh  mắc  bệnh  "Tam  Ðộc,"  bệnh  "phiền 

não" mà chư Bồ Tát đã phát tâm từ bi rộng lớn, phổ biến phương 

pháp đối trị. Ðức Phật thuyết giảng tám vạn bốn ngàn pháp môn 

là để đối trị tám vạn bốn ngàn chứng bệnh phiền não của chúng 

sanh, đó chính là tám vạn bốn ngàn toa thuốc có công năng xoa 

dịu và trị lành mọi bệnh khổ của chúng sanh. Tuy nhiên, nếu chỉ 

nghiên  cứu  toa  thuốc  mà  không  uống  thuốc  thì  không  ích  lợi  gì 

cả; cho nên, người học Phật Pháp cần phải có công phu "tín, giải, 

hành, chứng" thì mới có thể thành tựu được! 



Khai Thị Nhân Ngày Lễ Tắm Phật 

Giữa Nam Tông và Bắc Tông có sự bất đồng về ngày đản sanh 

của  Ðức  Phật.  Tuy  nhiên,  bất  luận  ngày  nào,  chỉ  cần  mọi  người 

thành kính tưởng nhớ, trang nghiêm lễ bái, thì ngày đó chính là 

24 

ngày  Ðức  Phật  đản  sanh.  Bởi  lẽ  "pháp  vô  định  pháp,"  cho  nên 

dẫu có nghiên cứu riêng về một vấn đề này đến tóc bạc, mắt lòa, 

cũng vẫn không tìm ra được một đáp án đúng đắn, chỉ lãng phí 

thì giờ quý báu, như thế thì đáng tiếc biết bao! 

Theo đạo Phật, mỗi người nói chung đều có chỗ chấp trước, câu 

nệ.  Người  thì  chấp  trước  Phật  Giáo  Ấn  Ðộ,  kẻ  thì  chấp  trước 

Phật  Giáo  Tích  Lan,  Phật  Giáo  Trung  Hoa  hoặc  Phật  Giáo  Nhật 

Bản,  v.v...  Chính  vì  sự  chấp  trước  và  quan  điểm  bất  đồng  đã 

khiến  cho  Phật  Giáo  trở  thành  có  giới  hạn,  có  ranh  giới,  và  gây 

nên sự chia rẽ trong Phật Giáo. 

Thật  ra,  Phật  Giáo  vô  lượng  vô  biên,  không  hề  có  một  phạm  vi 

nhất định. Do đó, tôi trước sau vẫn chủ trương là không nên vạch 

ranh giới cho Phật Giáo, mà trái lại, tất cả phải đoàn kết nhất trí, 

"thế giới một nhà" mới đúng! Tôi vẫn thường nói: "Phật Giáo mà 

tôi giảng thì không phải là Phật Giáo Ấn Ðộ, cũng chẳng là Phật 

Giáo Trung  Hoa, mà chính là thứ Phật Giáo 'tận  hư không, biến 

Pháp Giới!'" Nói rõ hơn thì không có Phật Giáo nào có quốc tịch, 

không có Phật Giáo nào có chủng tộc, và cũng không có thứ Phật 

Giáo phân chia nhân, ngã hay mình, người! Không phải chỉ có kẻ 

tín  ngưỡng  Phật  Giáo  mới  là  đệ  tử  Phật,  mà  ngay  cả  những 

người  không  tín  ngưỡng  Phật  Giáo  cũng  là  đệ  tử  của  Phật!  Vì 

sao? Là vì Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni từng dạy rằng:  

Nhất thiết chúng sanh, 

Giai hữu Phật tánh, 

Giai kham tác Phật! 

 Nghĩa là:  

25 

 Tất cả chúng sanh,  

 Ðều có Phật tánh,  

 Ðều đặng thành Phật!  

Ðiều này chứng tỏ rằng người tin Phật là chúng sanh, mà người 

không tin Phật cũng là chúng sanh! 

Có  người  nói:  "Tôi  không  phải  là  chúng  sanh!"  Thế  thì,  thử  hỏi: 

"Bạn không phải là chúng sanh; vậy thì bạn là gì?" 

Có người lại cả quyết: "Tôi tên là Thiên (trời), vậy thì tôi là trời!" 

Bạn nên biết rằng: "Trời" cũng là một chúng sanh! 

Cũng  có  người  nói:  "Tôi  tên  là  Ðịa  (đất),  vậy  thì  tôi  là  đất!" Bạn 

nên  nhớ  rằng:  "Ðất"  cũng  là  chúng  sanh  và  cũng  không  vượt  ra 

ngoài vòng chúng sanh! 

Tận cùng cõi hư không và khắp cả Pháp Giới đều là nơi cư ngụ 

của chúng sanh. Trong mười Pháp Giới, chỉ có Phật Pháp Giới là 

vượt ra ngoài vòng chúng sanh; kỳ dư, chín Pháp Giới còn lại (Bồ 

Tát,  Duyên  Giác,  Thanh  Văn,  Trời,  Người,  A  Tu  La,  Súc  Sanh, 

Ngạ  Quỷ, Ðịa Ngục) đều thuộc trong vòng chúng sanh, nên đều 

được gọi là "chúng sanh." 

Chúng ta đều là chúng sanh, thế thì, nếu tôi xem những kẻ không 

tin theo đạo Phật cũng thuộc về Phật Giáo thì có gì là không công 

bằng chứ? Ðây  chính là tánh cách "toàn thể đại  dụng" của Phật 

Giáo. Ðức Phật dạy rằng: 

Nhất thiết chúng sanh giai khả thành Phật! 

 (Tất cả chúng sanh đều có thể thành Phật!) 

26 

Dù các bạn có tin theo Phật Giáo hay không, trong tương lai, tất 

cả  các  bạn  đều  sẽ  thành  Phật!  Vì  sao?  Vì  các  bạn  chạy  không 

khỏi cái vòng chúng sanh! Người nào hiện tại không tin Phật, thì 

tương lai sẽ tin Phật; đời này không tin Phật; thì đời sau có thể tin 

Phật  nói  tóm  lại  là  mọi  người  rồi  sẽ  tin  Phật,  do  đó  mà  tất  cả 

chúng sanh đều được xem như đệ tử của Phật. 

Hiện nay có tôn giáo không giảng đạo lý, cứ quả quyết rằng: "Chỉ 

có một vị Thần độc nhất vô nhị, có thể làm chủ tể thế giới, sáng 

tạo thế giới, và khống chế vũ trụ mà thôi. Con người thì không có 

tư cách làm Thần, mà chỉ có thể làm nô lệ cho Thần và chịu sự 

chi phối của Thần!" Thứ lý luận này rất tương phản với tông chỉ 

của Phật Giáo! 

Theo  tông  chỉ  của  Phật  Giáo  thì  ai  ai  cũng  có  thể  thành  Phật 

được cả. Các chúng sanh đời hiện tại chính là cha mẹ của chúng 

ta  trong  đời  quá  khứ  và  là  những  vị  Phật  trong  tương  lai.  Nếu 

chúng ta sanh lòng sân hận đối với chúng sanh thì cũng như sân 

hận  cha  mẹ  mình  và  chư  Phật;  và  như  thế  tức  là  chúng  ta  trở 

thành những kẻ bất hiếu, đại nghịch! Do vậy, đối với chúng sanh 

thì chúng ta cần phải từ bi, kính trọng. Giữa người với người thì 

nên đối đãi một cách chân thành và sẵn sàng giúp đỡ lẫn nhau; 

chứ  đừng  chướng  ngại,  đố  kỵ  nhau.  Ðó  là  điểm  vĩ  đại  nhất  của 

đạo Phật. 

Hôm  nay  các  bạn  đến  Vạn  Phật Thánh  Thành  tham  gia  Lễ  Tắm 

Phật,  thì  tôi  xem  các  bạn  như  là  đệ  tử  của  Phật  (mà  không  cần 

biết  các  bạn  có  tin  Phật  hay  không,  có  tắm  Phật  hay  không!) 

Người  tín  ngưỡng  Thiên  Chúa  tôi  cũng  kể  như  đệ  tử  của  Phật, 

người tín ngưỡng Giê-su tôi cũng coi là đệ tử của Phật. Ngay cả 

những người tín ngưỡng Do Thái Giáo, hoặc Hồi Giáo, v.v... Tôi 

27 

cũng đều xem họ như đệ tử của Phật. Tôi tuyệt nhiên không hề 

xem  các  bạn  là  "người  ngoài"  đối  với  Phật  Giáo.  Tất  cả  mọi 

người đều là một nhà, cùng chung một gia đình, không phân biệt 

người này kẻ nọ. Các bạn xem, Phật Giáo hoàn toàn không có tư 

tưởng bài xích tôn giáo khác, thật là vĩ đại biết bao! 

(Giảng ngày 09 tháng 5 năm 1983) 

 

Phụ Lục: 

Nhân Quả Vay Trả, Mảy May Chẳng Sai 

(Châu Quả Lập) 

Hôm  nay  nhằm  Lễ  Phật  Ðản  (mồng  tám  tháng  tư  âm  lịch,  năm 

1983),  sao  chép  Kinh  Hoa  Nghiêm  vừa  đến  phần  Tám  Tướng 

Thành  Ðạo  của  Ðức  Phật.  Hồi  tưởng  ngày  này  năm  trước,  sớm 

mai thức dậy chợt thấy rất khó chịu nơi chân phải, một lúc sau thì 

lại  không  cử  động  được  nữa,  đau  đớn  như  bị  ai  lấy  chùy  mà 

đánh. May nhờ Ân Sư Tuyên Hóa Thượng Nhân từ bi, dùng thần 

chú gia trì làm dịu hẳn mọi đau nhức. Trải qua nửa năm trời tĩnh 

dưỡng, sức khỏe được hồi phục; nay lại có thể tiếp tục sao chép 

Kinh  Hoa  Nghiêm,  tâm  nguyện  như  vậy  cũng  đã  thỏa.  Hôm  nay 

cảm khái muôn vàn, bèn mượn bút ghi lại mấy dòng cảm tưởng. 

Mùa xuân năm 1975, kẻ viết bài này có duyên may hạnh ngộ gặp 

Thượng Nhân tại Nhật Bản và được Ngài thâu nhận là đệ tử. Ðến 

mùa thu năm  ấy thì kẻ này sang Hoa Kỳ, nguyện hiến thân cho 

Phật Giáo, đảm nhiệm công việc sao chép kinh điển. Lòng những 

mong báo đáp ơn Thầy nên tận lực làm việc, lại đối trước bệ thờ 

28 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  lập  ba  đại  nguyện:  (1)  Không  tranh  hơn, 

thiệt; (2) Không bàn đúng sai; (3) Không quên ân, oán. Trong cơn 

bệnh  hoạn  vừa  qua,  đã  sửa  lại  là  "không  nhớ  ân,  oán"  (thay  vì 

"không quên ân, oán") và quyết định chuyên tâm tu tập Pháp Môn 

Nhẫn Nhục bất luận gặp phải nghịch cảnh nào cũng cố dằn lòng, 

nhẫn  chịu,  chứ  không  tìm  cách  lẩn  tránh.  Vì  sao?  Vì  nghiệp 

chướng mình quá nặng nề, đành phải mượn cách này để tiêu trừ 

bớt vậy! 

Người  ta  mắc  bệnh,  tất  có  nguyên  do.  Kẻ  viết  bài  này  nhờ  ơn 

Thượng Nhân quán sát tiền nhân hậu quả lần đau chân  ấy mới 

biết được rằng: Vào thời Tống triều kẻ này từng giữ chức Sứ Bộ 

Thượng Thư, do xét án nghiêm khắc mà hại đến ba mạng người. 

Tuy là vì việc công, song cũng bởi thiếu lòng từ bi nên mới gieo 

trồng nghiệp chướng. Nay nhân duyên chín muồi, phải cam chịu 

quả  báo  một  phen  bệnh  hoạn  đau  đớn  dường  ấy.  Thật  đúng  là 

"nhân quả không sai chạy một mảy may!" 

Kẻ  phạm  tội  nọ  bị  xử  chém;  vợ  y  thì  treo  cổ  trên  xà  nhà  tự  tử 

trong lúc đang mang thai một bé trai (gần tới kỳ sinh nở). Bị hại 

đến nhà tan cửa nát, nữ quỷ bèn tìm tới kẻ viết này đòi đền lại ba 

mạng  người.  Thượng  Nhân  dùng  hết  tâm  cơ  điều  đình  để  hòa 

giải kẻ này mới  được vô sự, nữ  quỷ chịu  xóa bỏ  oán thù mà đi. 

Kẻ viết này rất đỗi hổ thẹn, cam lòng nhận lãnh quả báo. 

Nay kính cẩn ghi lại nhân duyên này hầu khuyến  khích chư đạo 

hữu.  Ngưỡng  mong  chư  vị  sanh  tín  tâm  sâu  dày  đối  với  vấn  đề 

nhân  quả,  thận  trọng  lúc  trồng  nhân,  và  chóng  thành  tựu  Ðạo 

quả! 

Thánh hiền xưa có nói bài kệ nhân quả như sau: 

29 

Dục tri tiền thế nhân, 

Kim sanh thọ giả thị. 

Dục tri lai thế quả, 

Kim sanh tác giả thị. 

 Nghĩa là: 

 Muốn biết nhân đời trước,  

 Xem thọ báo đời nàỵ 

 Muốn biết quả đời sau,  

 Xét việc hiện đương làm!  



Thức Ăn Cho Tinh Thần 

Lý do khiến con người đọa địa ngục, làm ngạ quỷ, -hoặc chuyển 

thành  súc  sanh  thì  không  ngoài  sự  chi  phối  của  Lục  Căn.  Con 

người sở dĩ thành A-tu-la, sanh lên cõi trời hay làm người, cũng 

không ngoài tác dụng của sáu căn này. Cho đến con người được 

thành A-la-hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát hay Phật cũng đều không 

rời công năng của sáu căn này. Vì sao sáu căn này có sức mạnh 

lớn lao như vậy? Thậm chí con người dù sanh lên thiên đàng hay 

đọa  xuống  địa  ngục  cũng  đều  không  thể  tách  rời  khỏi  chúng 

được? Phải chăng sáu căn này có khả năng chi phối con người 

trong vấn đề thành Phật hoặc làm quỷ? 

Kỳ  thật,  không  phải  là  sáu  căn  này  chi  phối  chúng  ta  mà  là  tại 

chúng ta không biết vận dụng chúng. Trong tự tánh (hay linh minh 

30 

giác tánh) của mỗi con người đều có một "chủ nhân ông." Vị "chủ 

nhân" này cũng chính là Phật tánh bản hữu của chúng ta. Khi vị 

"chủ nhân" nắm quyền (tức là Phật tánh hiện hữu) thì chánh niệm 

hiện tiền, làm chuyện gì cũng tự tại, không có trở ngại. Song le, 

nếu  có  một  niệm  vô  minh  dấy  lên  hoặc  ngu  si  ám  chướng  khơi 

dậy  trong  tâm  chúng  ta,  thì  sáu  căn  này  sẽ  giống  như  sáu  tên 

giặc, chúng lấn áp chủ nhà, chúng tước đoạt quyền hành của vị 

"chủ nhân" và chúng ta sẽ bị sáu tên giặc mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, 

và tư tưởng mưu hại. Sáu tên giặc này sẽ phá nhà cướp của, vơ 

vét hết tài sản quí báu trong nhà! Cho nên nói rằng:  

Nhất niệm bất sanh toàn thể hiện, 

Lục căn hốt động bị vân giá. 

 (Một niệm không sinh: Phật tánh hiển hiện,  

 Sáu căn bổng dậy: tâm bị che mờ.) 

Do đó, chúng ta vốn dĩ đi theo con đường Phật nhưng rồi lại rơi 

vào con đường ma! Thí dụ như có người lái xe, lẽ ra phải đi trên 

con đường lớn nhưng người đó lại lao xuống biển, làm cả người 

lẫn  xe  đều  chìm  dưới  đáy  biển;  lại  có  những  người  thích  những 

chuyện  cao  xa  viễn  vông,  y  chạy  lên  núi  rồi  bị  rớt  xuống  từ  trên 

đỉnh  núi,  khiến  cho  thân  thể  tan  nát,  đó  là  vì  họ  không  thuộc 

đường, không quen đường đi nước bước, không biết lái xe, nên 

mới xảy ra chuyện bất trắc, thậm chí có thể nguy hiểm đến tánh 

mạng. 

Linh tánh bản hữu của con người thì thông thiên triệt địa, hết sức 

viên mãn, kỳ diệu, sáng suốt, hiển hiện khắp mười phương, và có 

sức mạnh vô song, cái gì cũng thực hiện được. Thí dụ có kẻ tuy 

31 

biết lái xe, nhưng một khi đầu thai trong một cái "túi da" thối tha 

này thì trở nên rất hồ đồ, thậm chí không còn biết phương hướng 

đông tây nam bắc hay trên dưới gì nữa, nên y cứ chạy lung tung 

khắp nơi. Con người khi bị sáu căn che mờ cũng vậy vốn muốn 

thành  Phật,  thành  Bồ  Tát,  nhưng  chỉ  sơ  hở,  thiếu  cẩn  thận  một 

chút là có thể thành ngựa, thành bò hoặc thành dê ngay! 

Ðáng  thương  nhất  là  có  một  số  tín  đồ  Phật  Giáo  tuy  một  lòng 

muốn thoát khỏi ba đường ác,5 nhưng không hiểu cách lái chiếc 

xe  này,  không  biết  vận  dụng  sáu  căn  nên  bị  sáu  căn  chi  phối, 

đành để cho ma vương làm chủ "căn nhà" của họ. Họ bị vây khốn 

trong tấm thân giả tạm do năm uẩn6 tạo thành này mà không thể 

nào  thoát  ra  được.  Họ  đau  khổ  không  thể  tả  xiết,  linh  tánh  bản 

hữu  của  họ  thì  bị  mai  một,  trí  huệ  quang  minh  cũng  không  sao 

hiện tiền được! 

Cho nên mọi sự, mọi vật trên đời đều thuyết Pháp, đều dạy cho 

chúng  ta  sự  thật  chân  lý;  nếu  hiểu  được,  thì  các  bạn  sẽ  thấy  là 

vạn sự vạn vật đều đang thuyết Phật Pháp, đang nói lên cái pháp 

ra khỏi thế gian; nhưng nếu không hiểu thì các bạn sẽ thấy rằng 

tất cả chỉ toàn nói pháp thế gian, thứ pháp nhiễm ô! Do đó, tất cả 

mọi sự đều coi thử tâm các bạn như thế nào, tất cả đều là ở nơi ý 

niệm  của  các  bạn  mà  thôi.  Hễ  có  trí  huệ  thì  bất  luận  vấn  đề  gì 

cũng có thể giải quyết một cách ung dung tự tại; còn không có trí 

tuệ thì đâu đâu cũng chỉ toàn là chướng ngại! 

Thân thể loài người chúng ta tuy cần ăn uống để sinh tồn, song 

đó chỉ là một loài thực phẩm thô sơ mà thôi, con người còn phải 

dựa vào Phật tánh, vào trí huệ quang minh để sanh tồn. Ví như 

chiếc xe cần phải có xăng mới chạy được, con người cũng phải 

nhờ vào ăn uống thì mới có sức sống, mới có thể sanh hoạt, mới 

32 

có  thể  vận  động  được.  Song  le  có  một  số  người  tu  hành  không 

cần phải nhờ vào sự ăn uống để sanh tồn; vì sao vậy? Vì họ chỉ 

"ăn" trí huệ quang minh, đó mới chính là thực phẩm dinh dưỡng 

cho họ! Cho nên, về mặt thô kệch thì thân thể cần dựa vào sự ăn 

uống; nhưng nhìn theo chiều sâu vi tế hơn thì con người cần phải 

có  linh  tánh  của  Phật  để  làm  thức  ăn  cho  tinh  thần  mới  được. 

Ban ngày chúng ta làm việc, bất kỳ đi, đứng, nằm hay ngồi, cũng 

đều  hao  tổn  sanh  lực  cả,  giống  như  chiếc  xe  tiêu  thụ  rất  nhiều 

xăng  dầu  vậy.  Ðến  ban  đêm  chúng  ta  nghỉ  ngơi  thì  các  lỗ  chân 

lông  mở  ra  tiếp  xúc  với  hào  quang  của  Phật,  hấp  thụ  trí  huệ 

quang minh tỏa ra từ Ðại Quang Minh Tạng của Phật để bổ sung 

cho  tinh  thần  đã  bị  tiêu  hao  lúc  ban  ngày.  Do  đó,  nhờ  ban  đêm 

nghỉ  ngơi  đầy  đủ  rồi  nên  hôm  sau  tinh  thần  lại  được  khôi  phục 

như bình thường! 

Có  nhiều  người  nghe  được  đạo  lý  này  liền  nổi  lòng  tham,  nghĩ 

rằng:  "À!  Thì  ra  khi  mình  ngủ  chính  là  lúc  đức  Phật  'tiêm'  hào 

quang  cho  mình;  vậy  nếu  mình  ngủ  nhiều  hơn  một  chút  nữa 

chẳng  phải  là  càng  có  trí  tuệ  hơn  sao?"  Kỳ  thật,  mỗi  người  chỉ 

cần một thời gian ngủ nghỉ nhất định; nếu ngủ quá nhiều sẽ làm 

cho đầu óc ngu muội và trí huệ bị sút giảm. Người ta thường nói 

"dạ  trường  mộng  đa"  (đêm  dài  thì  lắm  mộng);  con  người  mà 

mộng mị hoài thì chỉ lãng phí tinh thần mà thôi! Ngủ nhiều quá lại 

có  thể  làm  cho  chúng  ta  uể  oải,  mắc  bịnh  nhức  đầu;  cho  nên, 

phàm  làm  việc  gì  cũng  phải  thích  đáng,  vừa  phải,  không  nên  đi 

tới chỗ cực đoan! 

Những người không hiểu đạo lý này thì cho rằng chỉ có ăn uống 

mới  duy  trì  được  sanh  mạng;  song  le,  những  bậc  tu  Ðạo  biết 

dụng công thì hết sức chú ý tới món ăn tinh thần cho nên họ rất 

33 

thích  ngồi  Thiền,  rất  thích  tham  cứu  và  tu  tập  Thiền  Ðịnh.  Bởi 

chính nhờ tham Thiền tập Ðịnh mà họ có thể tiếp xúc với nhiều trí 

huệ quang minh của chư Phật để bổ sung tinh thần và khiến cho 

huệ lực được tăng trưởng hơn nữa. Tuy nhiên, đối với việc ngồi 

Thiền hay tịnh tọa các bạn cũng không nên quá tham lam, chấp 

trước vào tịnh tọa nhiều quá cũng có thể mắc phải "Thiền bệnh!" 

Cho  nên  chúng  ta  những  người  học  Phật,  không  nên  chạy  bên 

tây hay bên đông, hướng ra ngoài mà truy cầu, nào là cầu Phật 

pháp, tìm con đường tắt, hoặc là tham tiện nghi, muốn mau khai 

ngộ,  bởi  vì  như  thế  chỉ  khiến  cho  mức  năng  lượng  có  giới  hạn 

trong người mình bị hao tổn, bản thân mình cũng nhọc tâm kiệt 

sức,  trí  huệ  bị  tổn  giảm,  mà  lại  không  đạt  được  gì  cả!  Ðó  là  tệ 

trạng  của  sự  không  hiểu  gì  về  đạo  lý  "căn  bản  Phật  tánh,"  cứ 

hướng tâm ra ngoài mà truy đuổi cái Pháp! 

Những điều tôi nói hôm nay không phải là thần thoại, mà có thể 

gọi là "thần lý!" Lý luận này, có thể nói rằng ngay cả những khoa 

học gia tân tiến nhất cũng chưa thể nghiên cứu tới chứ đừng nói 

là  hiểu  được,  và  dù  nằm  mơ  họ  cũng  không  thể  mơ  tới  rằng  có 

đạo lý kỳ diệu như thế! Thật ra, đây vốn là những đạo lý rất bình 

thường, nhưng đáng tiếc là ai nấy đều thờ ơ, không chú trọng! 

(Giảng vào tháng 5 năm 1983) 

34 

Mưu Sanh và Mưu Tử 

(Nói chuyện với sinh viên trường Ðại Học Redwood tại Vạn Phật 

Thánh Thành, 

trưa ngày 21 tháng 5 năm 1983)  

Các bạn "thanh niên già" và các bạn "cao niên trẻ!" Hôm nay mọi 

người  họp  mặt  nơi  đây  nếu  không  phải  là  đại  duyên  thì  cũng  là 

tiểu duyên. Ðiều mà tôi muốn nói đây chắc chắn là không có bạn 

nào có thể phủ nhận được! 

Vì sao tôi gọi các bạn là "thanh niên già?" Bởi vì tôi thấy các bạn 

trẻ trông rất có chí khí, thái độ rất chững chạc, thận trọng và già 

giặn, cho nên tôi gọi các bạn là thanh niên già. Vì sao tôi lại gọi là 

"các  bạn  cao  niên  trẻ"  nữa?  Bởi  vì  tôi  thấy  trong  số  các  bạn  có 

nhiều người lớn tuổi nhưng lại rất cởi mở, trẻ trung, không có tâm 

tính toán, cũng không có tâm đố kỵ, tâm chướng ngại, tâm nhân 

ngã thị phi, cho nên tôi gọi những người đó là các bạn cao niên 

trẻ. Có một số các bạn đã đến đây năm ngoái; vì không rõ những 

bạn  đến  năm  nay  chính  là  những  người  ấy  hay  là  có  cả  người 

mới kẻ cũ cùng đến, cho nên vừa có thể nói các bạn là bạn mới 

mà vừa có thể gọi các bạn là bạn cũ! 

Vạn  Phật  Thánh  Thành  chúng  tôi  có  tông  chỉ  là  muốn  sửa  đổi 

phong khí của nền giáo dục. Trên thế giới, Tam Giáo Cửu Lưu,7 

Ngũ Hạng Bát Tác8 có đủ tất cả các nghề nghiệp, ai nấy đều tự 

mưu sinh (lo sống) không người nào muốn mưu tử (lo chết) cả! 

Không người nào lo nghĩ rằng rồi mình sẽ chết như thế nào; sống 

thì  cứ  sống,  nhưng  chết  thì  như  thế  nào?  Bởi  không  có  ai  nghĩ 

đến vấn đề đó nên tôi nói là chẳng có người nào mưu tử. Song 

35 

le,  ở  Vạn  Phật  Thánh  Thành  thì  có  người  mưu  sanh  có  người 

mưu tử. 

Thường thì người ta mưu sinh bằng cách buôn bán, làm ruộng, 

làm quan, làm thợ, học hành, v.v... Mọi người tùy ý lựa chọn một 

trong  năm  nghề  sĩ,  nông,  công,  thương,  quan  để  làm;  vì  thế  có 

người  chọn  công  việc  về  ngành  giáo  dục.  Tuy  nhiên,  có  nhiều 

người muốn dùng học sinh làm công cụ để mưu lợi nên tính toán 

rằng:  "Tôi  mở  một  ngôi  trường,  có  người  đến  học  thì  tôi  kiếm 

được bao nhiêu tiền? Ðược nhiều tiền như vậy thì tôi có thể mưu 

sinh rồi!" Do đó họ dùng đủ mọi phương cách để trường của họ 

trở thành nổi tiếng nhất. Nhưng đến khi được tiếng là "học đường 

tối cao" rồi thì trường trở nên suy đồi; vì sao? Tôi cảm thấy rất hổ 

thẹn khi phải nói ra những chuyện như thế này: Tại nhiều trường 

học,  học  sinh  công  khai  mua  bán  thuốc  phiện,  hút  thuốc  phiện! 

Các  bạn  thấy  như  thế  có  đáng  thương  chăng?  Trong  trường  lại 

còn có những kẻ công khai làm những chuyện bất hợp pháp nữa. 

Thấy  tình  trạng  như  thế,  Vạn  Phật  Thánh  Thành  bèn  thành  lập 

một trường tiểu học dạy học sinh biết cách làm tròn đạo hiếu, một 

trường trung học dạy học sinh về lòng trung thành, ái quốc. Ðồng 

thời  chúng  tôi  cũng  lập  trường  đại  học  để  dạy  về  trung,  hiếu, 

nhân, nghĩa hiếu thuận với cha mẹ, trung thành với tổ quốc, lấy 

nhân  nghĩa  mà  đối  đãi  với  nhân  quần  xã  hội.  Ðó  là  tông  chỉ, 

đường hướng của Vạn Phật Thánh Thành. Ngoài ra, các trường 

tiểu học, trung học và đại học ở Vạn Phật Thánh Thành đều hoàn 

toàn  miễn  phí.  Vì  sao  lại  miễn  phí?  Vì  tôi  không  muốn  lợi  dụng 

học  sinh  để  tính  toán,  mưu  lợi  riêng  tư.  Ðó  chính  là  tác  phong 

giáo dục của Vạn Phật Thánh Thành. 

36 

Tại  Vạn  Phật  Thánh  Thành,  bất  luận  là  học  sinh  bậc  tiểu  học, 

trung học, hay đại học, là người xuất gia hay người tại gia, tất cả 

đều đồng loạt tuân theo Sáu Ðại Tông Chỉ sau đây:  

1)  Thứ  nhất  là  Không  Tranh.   Ta  không  tranh  với  người,  người 

cũng không tranh với ta; người tranh với ta, ta cũng không tranh 

chấp với người, nếu làm được như vậy thì mọi sự tranh chấp trên 

thế giới sẽ biến mất. 

2) Thứ nhì là Không Tham,  có nghĩa là đối với mọi thứ mọi vật 

mình đều không tham lam. 

3)  Thứ  ba  là  Không  Cầu,   có  nghĩa  là  không  truy  đuổi,  không 

tham cầu bất cứ thứ gì. 

4) Thứ tư là Không ích Kỷ.  

5) Thứ năm là Không Tự Lợi, có nghĩa là không mưu đồ lợi lộc 

cho riêng mình; và  

6) Thứ sáu là Không Vọng Ngữ,  tức là không nói dối. 

Ðó là Sáu Ðại Tông Chỉ mà ở Vạn Phật Thánh Thành ai ai cũng 

cần phải rèn luyện. Các bạn tới thăm Vạn Phật Thánh Thành, tôi 

không phải tuyên truyền mà chỉ muốn giới thiệu cho các bạn biết 

về tông chỉ của Vạn Phật Thánh Thành. Hy vọng các bạn trẻ sẽ 

đặc biệt nổ lực giúp ích cho đất nước của các bạn, làm cho quốc 

gia và dân tộc của các bạn được an vui, hạnh phúc. Các bạn hãy 

cố gắng đồng tâm hiệp lực! 

37 

Bí Quyết Học Thuộc Lòng Kinh Ðiển 

Nhất thốn quang âm nhất thốn kim, 

Thốn kim nan mãi thốn quang âm, 

Thốn kim thất khứ dung dị đắc, 

Quang âm quá khứ nan tái tầm! 

 (Một tấc thời gian: một tấc vàng,  

 Vàng không mua được tấc thời gian,  

 Tấc vàng mất đi dễ kiếm lại,  

 Thời gian qua mất khó lòng tìm!) 

Người đời từ sáng tới tối, cạnh tranh, phấn đấu đều không ngoài 

việc kiếm cơm ăn, áo mặc, tài vật, chỗ ở và danh lợi, vì năm thứ 

này  mà  ai  nấy  điên  điên  đảo  đảo,  từ  sáng  sớm  đến  chiều  tối 

không có thời giờ để nghỉ ngơi. Thỉnh thoảng có lúc không phải đi 

làm, được ở nhà, thì họ lại bận  rộn với đủ thứ tiết mục như coi 

Tivi, chơi com-pu-tơ (computer), chơi cổ phiếu, xem  xi-nê, đi du 

lịch v.v... 

Người ở Vạn Phật Thánh Thành cũng bận rộn, song sự bận rộn 

ấy thì hoàn toàn khác biệt. Ở đây, không ai vì chuyện ăn uống, áo 

quần, hay chỗ ở mà bận rộn cả. Người ở Vạn Phật Thánh Thành 

không  chú  trọng  những  thứ  đó  tạm  đủ  là  được  rồi;  còn  đối  với 

danh lợi thì họ lại càng thờ ơ hơn nữa. Tuy nhiên, ai nấy đều rất 

bận rộn. Nhưng bận chuyện gì chứ? Bận rộn học Phật, học Pháp, 

học  Tăng;  bận  rộn  tu  Giới,  tu  Ðịnh,  tu  Huệ  tính  chất  hoàn  toàn 

khác biệt với người đời. Ở đây, chúng ta hằng ngày nghiên cứu 

38 

kinh điển thì cần phải đặc biệt chuyên tâm chú ý, chứ không phải 

thân ở đó mà tâm thì chạy mất, chẳng biết chạy tới phương nào! 

Các bạn không nên cho rằng người này giảng Pháp hay nên chú 

ý nghe, còn người kia giảng không hay nên lơ đãng, không chú ý 

nghe. Nếu các bạn cứ ở nơi nhân, ngã, thị phi mà dụng công thì 

tâm  thương  ghét  của  các  bạn  rất  là  nặng,  tâm  để  ý  tới  chuyện 

đúng,  sai,  tốt,  xấu  cũng  rất  lớn,  các  bạn  chưa  hoàn  toàn  khắc 

phục hoặc tẩy trừ nó được. 

Khi  nghe  giảng  Kinh  thì  các  bạn  cần  phải  hết  sức  thành  khẩn, 

chăm  chú.  Nếu  người  ta  giảng  hay  thì  mình  nên  học  hỏi,  bắt 

chước  phương  pháp  của  họ.  Nếu  người  ta  giảng  không  hay  thì 

mình càng nên chú ý lắng nghe, dùng Trí Diệu Quán Sát để nhận 

xét xem họ giảng có đúng hay không, có phù hợp với giáo pháp, 

với chân lý hay không; chứ đừng dùng thức tâm mà phân biệt, so 

sánh để tìm lỗi lầm. Ðối với mọi cử chỉ mọi hành động của bất kỳ 

người nào, các bạn đều phải đặc biệt chú ý, lưu tâm mà học hỏi, 

đừng để lãng phí; như vậy các bạn mới có chỗ sở đắc, mới khai 

mở được trí huệ. Việc khai mở trí huệ không phải một ngày một 

đêm  mà  thành  tựu  được,  nó  đòi  hỏi  chúng  ta  sáng  phải  tu  như 

vậy, chiều cũng phải tu như vậy, từ sáng tới tối phải liên tục học 

tập, không gián đoạn; như thế mới có cơ hội thành tựu. 

Bây giờ mọi người đều đang học Kinh Lăng Nghiêm và Chú Lăng 

Nghiêm. Các bạn cần phải biết rằng Kinh Lăng Nghiêm là chân-

thân  của  Phật,  và  cũng  chính  là  Phật,  chính  là  Pháp,  chính  là 

Tăng, chính là Giới, chính là Ðịnh, chính là Huệ. Các bạn muốn 

cung kính Tăng, thì trước hết phải cung kính Kinh Lăng Nghiêm. 

Các bạn muốn học Giới, tu Ðịnh, phát Huệ, thì trước hết phải học 

Kinh Lăng Nghiêm. Phật Pháp có tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

39 

song  Kinh  Lăng  Nghiêm  thì  đầy  đủ,  vừa  đúng,  không  dư  không 

thiếu. Chúng ta phải học bộ Kinh này, và phải học cho thuộc, cho 

nhuần  nhuyễn.  Phương  pháp  học  là  mỗi  ngày  các  bạn  học  một 

đoạn  kinh  văn,  và  hằng  ngày  đều  phải  ôn  lại  những  phần  đã 

thuộc. Ðừng ham học nhiều, học mau, phải mỗi ngày ôn tập một 

lần thì mới có thể thuộc lòng  được. Ðến khi đã làu thông, thành 

thục rồi thì trở nên tinh xảo, khéo léo; có tinh xảo thì mới sinh ra 

linh động, nhạy bén. Có câu: 

Thục năng sinh xảo, xảo năng sinh linh. 

 (Quen rồi thành thạo, thạo sanh linh hoạt.)  

Ðiều thiết yếu là các bạn đừng bao giờ bỏ cái gần kề mà chạy đi 

tìm cái xa xôi, cũng đừng hướng tâm ra ngoài mà truy cầu, săn 

đuổi;  bởi  đó  chỉ  là  sự  tu  hành  ở  ngoài  da,  chứ  không  phải  là 

phương pháp để thâm nhập Kinh Tạng, khai mở trí huệ. 

Chúng ta nên lợi dụng giờ giấc nào để học thuộc kinh? Buổi sáng 

khi vừa thức dậy thay áo quần, hoặc khi đang đánh răng rửa mặt, 

đều là những lúc có thể thầm tụng kinh văn. Buổi tối lên gường đi 

ngủ, tuy là đầu kê gối nhưng các bạn vẫn có thể im lặng mà đọc 

nhẩm được cả. Nếu các bạn có thể dụng công học kinh liên tục, 

không gián đoạn, thì có thể học thuộc lòng rất nhanh. 

Phương pháp học kinh có "ba tới." Thứ nhất là "mắt tới"; thứ nhì 

là  "miệng  tới";  và  thứ  ba  là  "tâm  tới."  Khi  cả  mắt,  miệng  và  tâm 

đều  chuyên  nhất,  chăm  chú  hướng  tới  kinh,  thì  các  bạn  sẽ  học 

thuộc rất dễ dàng. 

Lại  còn  có  ba  chỗ  có  thể  để  học  thuộc  kinh.  Thứ  nhất  là  trên 

đường đi, thứ nhì là trên gối, thứ ba là tại nhà tiêu. Ba chỗ này là 

40 

những nơi rất thuận tiện cho việc học thuộc kinh. Nếu các bạn áp 

dụng  phương  pháp  này  thì  có  thể  học  thuộc  kinh  rất  là  nhuần 

nhuyễn. Các bạn hãy thí nghiệm xem! 



Pháp Vị Chân Thật 

Vạn Phật Thánh Thành là đạo tràng của cảnh giới Hoa Nghiêm, 

là  đàn  tràng  của  Kinh  Lăng  Nghiêm  và  Chú  Lăng  Nghiêm,  và 

cũng  là  kho  tàng  của  Pháp  Tứ  Thập  Nhị  Thủ  Nhãn.  Ngày  ngày 

chúng ta ở nơi kho tàng châu báu này nghiên cứu đạo lý chính là 

vì muốn bỏ mê về giác, cải tà quy chánh, đoạn  dục khử ái. Nếu 

làm được như vậy thì sẽ chấm dứt được những suy nghĩ tà quấy, 

phá  thủng  màng  vô  minh  điên  đảo.  Bấy  giờ,  các  bạn  không  cần 

học hỏi Phật Pháp gì nữa cũng được, bởi vì các bạn đã bỏ được 

bờ mê để quay về bến giác, đã bỏ đường tà để trở về với đường 

chánh, về với cội nguồn bản hữu rồi. 

Song le, trong lúc các bạn chưa được chỗ như vậy, chưa cải tà 

quy chánh, chưa đoạn dục khử ái, chưa phản bổn hoàn nguyên, 

chưa về tới cội nguồn được, thì các bạn phải ngày ngày nỗ lực 

nghiên  cứu  những  kinh  điển  Ðại  Thừa  như  Kinh  Lăng  Nghiêm, 

Kinh  Hoa  Nghiêm,  Kinh  Pháp  Hoa,  Kinh  Lục  Tổ  Pháp  Bảo  Ðàn, 

Kinh  Ðịa  Tạng,  Kinh  Kim  Cang  v.v...  Các  bạn  cần  phải  chuyên 

tâm, chí thành khẩn thiết mà tu học chân lý. Các bạn chớ nên chỉ 

dụng  công  bề  ngoài  một  cách  hời  hợt  như  kiểu  "gãi  ngứa  qua 

giày,"  mà  cần  phải  đạt  được  Pháp  vị  chân  thật  thì  mới  có  công 

dụng thực tiễn! 

(Ngày 27 tháng 5 năm 1983) 

41 

Kẻ Cướp Trong Nhà Khó Ðề Phòng! 

Từ kiếp vô thủy  xa  xưa đến nay, Sáu Căn của người phàm  phu 

cứ  chạy  theo  ngoại  cảnh,  tức  là  Lục  Trần9  mà  "tìm  thanh  kiếm 

sắc,"  tạo  ra  không  biết  bao  nhiêu  nghiệp  bất  tịnh.  Mắt,  tai,  mũi, 

lưỡi, thân và ý của con người thì giống như sáu kẻ gian làm mối 

lái  cho  giặc,  chúng  dẫn  bọn  cướp  vào  nhà  lấy  hết  tất  cả  tài  sản 

quý giá nơi "căn nhà" tự tánh của chúng ta. 

Chúng ta cho rằng mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý là những thứ giúp 

đỡ mình; kỳ thật, sáu thứ này là sáu vật rất xấu xa, chúng dẫn kẻ 

gian vào nhà cướp đoạt hết Pháp bảo tự tánh của chính mình mà 

mình vẫn không hay biết; quả thật là "kẻ cướp trong nhà khó đề 

phòng!" Bây giờ hãy nói về mắt và tai: 

Nhãn bất kiến, khẩu bất sàm, 

Nhĩ bất thính, tâm bất phiền. 

 (Mắt không thấy, thì miệng không thèm thuồng,  

 Tai không nghe, thì lòng không phiền não.) 

Khi  trông  thấy  người  khác  ăn  những  thức  ăn  ngon  lành  thì  tự 

nhiên mình có ý muốn nếm thử, rồi sanh lòng tham ăn. Khi nghe 

thấy  lời  hay  ho,  mình  sanh  lòng  vui  thích;  còn  nghe  thấy  những 

lời trái tai, nghịch ý thì sanh giận dữ. Các bạn đừng cho rằng mắt 

là vật tốt, giúp mình nhìn thấy, bởi vì chính do sự giúp đỡ của mắt 

mà sanh ra đủ thứ phiền não, như khi mắt nhìn thấy sắc đẹp thì 

mình sanh lòng tham sắc đẹp, tham tới mức là mình đạt được nó 

thì  lòng  sanh  phiền  não,  mà  không  đạt  được  nó  thì  cũng  sanh 

phiền  não!  Ngay  cả  mũi,  lưỡi,  thân,  tư  tưởng  hay  ý  niệm  cũng 

đều như vậy, chúng khiến mình phát sanh đủ thứ phiền não, mà 

42 

một khi phiền não nảy sanh là mình mất đi Pháp bảo tự tánh; nên 

nói rằng: 

Thiên nhật khảm sài nhất thiêu tận. 

 (Ngàn ngày chẻ củi, một ngày đốt sạch.) 

Cũng  vậy,  mình  tu  dưỡng  công  phu  Thiền  Ðịnh  cả  ngàn  ngày, 

nhưng đến khi đạt được cảnh giới khinh an tự tại rồi, thì hốt nhiên 

chỉ vì khởi một niệm phiền não mà bao nhiêu công phu đều tiêu 

tan cả; nên có câu: 

Tinh tinh chi hỏa thiêu tận công đức chi lâm. 

 (Một đốm lửa nhỏ có thể thiêu sạch cả rừng công đức.) 

Cho nên người tu Ðạo cần phải: 

Nhãn quán hình sắc, nội vô hữu, 

Nhĩ thính trần sự, tâm bất tri. 

 (Mắt nhìn hình sắc, lòng không động,  

 Tai nghe thế sự, dạ chẳng hay!) 

Phải  có  được  Ðịnh-lực  như  thế  thì  mới  không  bị  người  ta  tới 

cướp  của  quý  trong  nhà.  Nếu  không,  thì  suốt  ngày  các  bạn  sẽ 

theo Sáu Căn và Sáu Trần, tâm hướng ra ngoài mà chạy, chẳng 

biết  hồi  quang  phản  chiếu,  và  như  thế  gọi  là  "lậu,"  có  nghĩa  là 

phiền  não.  Khi  có  lậu  thì  cứ  luân  lạc  mãi  trong  ba  đường  ác, 

chẳng  có  kỳ  hạn  chấm  dứt;  như  thế  há  chẳng  đáng  sợ  sao? 

Muốn  đoạn  trừ  phiền  não,  trước  tiên  chúng  ta  phải  truy  tìm  căn 

nguyên của phiền não. Ðức Phật dạy rằng Sáu Thức10 chính là 

giặc trong nhà. Bởi do Sáu Căn cấu kết với Sáu Trần nên sanh ra 

43 

Sáu Thức, rồi vì thế mà "khởi hoặc, tạo nghiệp," trở nên mê mờ, 

gây ra đủ thứ ác nghiệp. Cho nên, Sáu Căn chính là kẻ môi giới 

dẫn dắt chúng ta tạo ra những việc ác. 

"Gia bảo" (vật báu) trong nhà mình là gì? Gia bảo của mình chính 

là  chân  tâm  thường  trụ  hay  Như  Lai  Tạng  với  tánh  giác  mầu 

nhiệm sáng suốt, chứ không phải là thứ tiền tài vật chất có hình 

có tướng của thế gian. Tự tánh thì đầy đủ Phật-bảo, Pháp-bảo và 

Tăng-bảo, và chính là thứ "tài bảo chân chánh." Ngoài ra, siêng 

năng tu học Giới, Ðịnh, Huệ, hoàn thành Tam Vô Lậu Học, cũng 

là "Pháp bảo chân chánh" của chúng ta. 

Có  người  nói:  "Thứ  tài  bảo  này,  tài  sản  quý  báu  mà  Thầy  nói, 

không  thể  nhìn  thấy  thì  làm  sao  tôi  tin  được?"  Người  này  cũng 

chẳng  đáng  trách,  bởi  vì  "tài  bảo"  này  thì  không  có  hình  tướng 

nên  chẳng  thể  nào  thấy  được.  Song  le,  mình  vẫn  có  thể  cảm 

nhận  được  nó,  người  có  huệ-căn  thì  sẽ  biết  được  ngay,  còn  kẻ 

không có huệ-căn thì chẳng thể biết được. Ðó là vì huệ-căn chưa 

thuần thục, chín chắn, cho nên họ không thể sanh khởi lòng tin và 

cũng không thể có sự hiểu biết rõ ràng được! 



Không  Nên  Có  Thái  Ðộ  Cống  Cao  Ngã  Mạn  Ðối  Với  Tam 

Bảo! 

Theo  đạo  Phật  thì  người  tại  gia  phải  kính  trọng  người  xuất  gia, 

chứ không được "coi trời bằng vung," không được khinh thường 

người xuất gia, không được phê phán người xuất gia. Người tại 

gia phải biết cúng dường và tán thán người xuất gia, như vậy thì 

mới  không  tạo  ra  mạn  nghiệp  (nghiệp  kiêu  mạn);  nếu  không, 

44 

người tại gia sẽ trở nên cống cao ngã mạn, chẳng những không 

được công đức  mà còn tạo tội nữa, theo định luật nhân quả thì 

chắc chắn sẽ bị đọa vào ba đường ác. Ngược lại, khi thọ nhận sự 

cúng  dường  của  người  tại  gia,  giúp  họ  trồng  ruộng  phước,  thì 

người xuất gia cần phải hồi quang phản chiếu, suy xét hằng ngày 

mình có tu hành đàng hoàng hay không, bởi vì: 

Thí chủ nhất lạp mễ, 

Trọng như Tu Di sơn, 

Thực hậu bất tu Ðạo, 

Bị mao đái giác hoàn! 

 (Một hạt cơm thí chủ,  

 Nặng như núi Tu Di,  

 Ăn rồi không tu hành,  

 Mang lông, đội sừng trả!) 

Người  xuất  gia  khi  thọ  nhận  sự  cung  kính  của  kẻ  khác  thì  phải 

biết tự phản tỉnh, bản thân mình có xứng đáng để nhận sự cung 

kính chăng? Thân mình mặc áo của người tu, nhưng phải chăng 

mình chẳng khác gì kẻ đời? Phải chăng hằng ngày mình thường 

khởi những vọng tưởng vô ích? Phải chăng từ sáng tới tối mình 

luôn nóng giận, bực dọc? Phải chăng từ sáng tới tối mình luôn đố 

kỵ  hoặc  chướng  ngại  sự  tu  hành  của  kẻ  khác?  Người  xuất  gia 

nếu  phạm  những  điều  như  trên  thì  không  đủ  tư  cách  để  thọ  sự 

cúng dường của người tại gia, dù cho miễn cưỡng mà thọ nhận, 

thì  vẫn  thấy  thẹn  với  lòng.  Người  xuất  gia  tu  Ðạo  cần  phải  luôn 

luôn  chú  ý,  không  được  hồ  đồ  ở  trong  đạo  tràng  lãng  phí  thời 

45 

gian.  Nếu  sống  như  thế  mà  lại  thọ  nhận  sự  cúng  dường  của  kẻ 

tại gia thì thật là điều hết sức sai lầm! 

Vì sao người tại gia nên cúng dường người xuất gia hoặc là hộ trì 

người  xuất  gia?  Là  bởi  vì  người  xuất  gia  chuyên  tâm  tu  Ðạo, 

không  có  vọng  tưởng,  phiền  não  hay  tật  đố  như  kẻ  đời.  Nếu 

được  như  vậy  thì  mới  xứng  đáng  với  sự  cung  kính  và  cúng 

dường của người tại gia, mới có thể thọ nhận mà lòng không hổ 

thẹn.  Nếu  người  xuất  gia  mà  không  chân  thật  tu  hành,  thậm  chí 

không cung kính và thành khẩn như người tại gia, thì không có tư 

cách để thọ nhận sự cung kính và cúng dường của kẻ khác! Ðây 

là  điều  mà  mọi  người  cần  phải  giác  ngộ  sâu  xa,  không  thể  "lẫn 

lộn  mắt  cá  với  hạt  ngọc,"  không  nên  ở  trong  đạo  Phật  mà  kiếm 

miếng ăn. 

Khi người tại gia cúng dường cho người xuất gia thì không được 

có tâm phân biệt, không được có tâm lựa chọn: "Vị Thầy này có 

tu  hành  nên  tôi  muốn  cúng  dường.  Vị  Thầy  kia  không  có  đạo 

hạnh nên tôi không cúng dường." Ðừng nên có tâm trạng không 

chánh đáng như vậy. Bất luận ở đâu chúng ta cũng đều nên cúng 

dường  Tam  Bảo,  chứ  đừng  bới  lông  tìm  vết,  đừng  tìm  kiếm  lỗi 

lầm  của  Tam  Bảo.  Nếu  bạn  cứ  luôn  tìm  kiếm  lỗi  lầm  của  Tam 

Bảo, thì đó chính là tánh cống cao ngã mạn của bạn tác quái, dứt 

khoát bạn không đủ tư cách hộ trì Tam Bảo! 

Ở trong đạo tràng, chúng ta đừng nên tạo tội lỗi mà cần phải làm 

nhiều việc công đức, như thế mới bù đắp được những tội lỗi mình 

đã tạo khi xưa. Ðầu tiên, chúng ta cần phải sám hối, bởi: 

Di thiên đại tội, 

Nhất sám tiện tiêu. 

46 

 (Tội lỗi dẫu lớn đầy trời,  

 Nếu biết sám hối, tội thời tiêu tan.) 

Vậy phải sám hối như thế nào? Chúng ta phải ở trước tứ chúng 

mà kể ra tất cả tội lỗi mình đã làm, phải nói rõ mọi chi tiết của các 

tội  và  phát  nguyện  rằng  từ  nay  về  sau  tuyệt  đối  sẽ  không  tái 

phạm.  Như  vậy  thì  chư  Phật  và  chư  Bồ  Tát  mới  có  thể  tha  thứ 

cho  chúng  ta  và  giúp  ta  trừ  sạch  nghiệp  tội.  Những  tội  lỗi  trước 

kia  của  chúng  ta  đều  là  "vô  tâm  sở  phạm,"  tức  là  do  vô  ý  mà 

phạm.  Song  le,  từ  nay  về  sau,  nếu  chúng  ta  tái  phạm  thì  đó  là 

"minh tri cố phạm"- biết rõ mà vẫn cố ý vi phạm - thì dù có sám 

hối cũng không có tác dụng bởi nó thuộc loại định nghiệp, tương 

lai chúng ta tất sẽ chịu quả báo. Chúng ta không nên có tư tưởng: 

"Ban  ngày  tạo  tội,  ban  đêm  cầu  nguyện,  kể  như  vô  tội!";  rồi  cứ 

gây  nghiệp  luôn  luôn,  mà  gây  xong  thì  tiếp  tục  cầu  nguyện,  và 

dần  dà  tạo  thành  một  thói  quen  máy  móc.  Nếu  cứ  như  thế  thì 

tương  lai  nghiệp  tội  của  chúng  ta  sẽ  chất  chồng  như  núi  Tu  Di, 

không đọa địa ngục sao được! 

Trong đạo tràng của chúng ta có hóa thân của mười phương chư 

Phật, hóa thân của mười phương chư Bồ Tát, hóa thân của chư 

Bích  Chi  Phật,  hóa  thân  của  chư  Thánh  nhân  A-la-hán,  và  cả 

Thiên Long Bát Bộ cũng ở đây hộ pháp nữa. Vì thế, nếu chúng ta 

ở trong đạo tràng mà cứ luôn gây phiền phức cho người khác, soi 

mói lỗi lầm của mười phương vậy! Sống trong đạo tràng mà một 

mặt tu hành, một mặt tạo nghiệp - công đức tu được không bằng 

ác  nghiệp  tạo  ra  thì  cũng  giống  như  tiền  gởi  trong  ngân  hàng 

không  bằng  tiền  chi  tiêu;  nếu  không  bù  được  sự  thâm  thủng  thì 

tương lai sẽ bị phá sản. Bởi vậy: 

47 

Thiện ác lưỡng điều đạo, 

Tu đích tu, tạo đích tạo. 

 (Thiện ác hai con đường,  

 Tu thì tu, tạo vẫn tạo.)  

Nghĩa là thiện, ác hai con đường một mặt mình tu, mà ác nghiệp 

thì  vẫn  tạo.  Do  đó,  đừng  nên  ở  chùa  mà  chỉ  biết  tạo  nghiệp  ác. 

Hãy  nên  thường  xuyên  tìm  kiếm  lỗi  lầm  của  chính  mình,  chứ 

đừng soi mói sự sai trái của người khác. Nếu cứ chuyên tìm lỗi 

người,  chướng  ngại  kẻ  khác  tu  hành  thì  chẳng  những  bản  thân 

mình  không  được  điều  gì  tốt  lành  mà  tương  lai  mình  còn  phải 

gánh chịu quả báo, hậu quả khó lường! 



Bớt Dùng Lời Khách Sáo 

Trong  xã  hội  có  rất  nhiều  kẻ  lắm  lời.  Vì  sao?  Vì  giữa  người  với 

người, trong xã hội đã hình thành thứ phong khí không dám nói 

lời chân thật, chỉ nói toàn lời giả dối! 

Vì  sao  người  ta  không  nói  lời  chân  thật?  Là  vì  chẳng  ai  muốn 

nghe  lời  chân  thật  cả!  Ðối  với  Pháp  thì  cũng  tương  tự  như  vậy, 

nhiều  người  chỉ  thích  hoa  và  lá  chứ  không  thích  trái  cây!  Ví  dụ 

như những cây ăn trái, vào lúc ra hoa thì tỏa hương thơm dịu, ai 

ngửi cũng thấy thích hơn cả lúc ăn. Song đến khi trái chín, thì nó 

không còn sức thu hút lớn lao như thế nữa. Ðiều này cũng tương 

tự  như  người  đời  thích  nghe  lời  giả  dối,  ghét  nghe  lời  chân  thật 

vậy. Lời giả dối ví như hương thơm khi cây ra hoa, toàn là những 

lời đẩy đưa, rào đón khéo léo, những ngôn từ khách sáo, không 

48 

thật, nhưng lại có rất nhiều người muốn nghe, và nghe một cách 

say sưa, thích thú! Còn nếu thành thật mà nói đến những vấn đề 

như làm sao giữ Giới Luật, làm sao giữ quy củ, thế nào là không 

tranh, không tham, không cầu, không ích kỷ, không tự lợi, không 

nói  dối,  hoặc  làm  sao  để  thành  người  Phật  tử  chân  chánh  thì 

chẳng riêng gì kẻ khác đạo mà luôn cả tín đồ Phật Giáo cũng cho 

là "chói tai," trong lòng khó chịu, chẳng muốn nghe. Tại sao vậy? 

Là  vì  "trung  ngôn  nghịch  nhĩ,"  lời  nói  thẳng  thắn  mà  trái  tai  này 

không thuận lợi cho việc họ làm! Cũng chính vì lý do ấy mà trong 

Pháp Hội Linh Sơn, khi đệ tử của Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni là 

Tôn-giả Xá Lợi Phất cung thỉnh Ngài thuyết giảng Kinh Diệu Pháp 

Liên Hoa, Ngài dạy rằng:  

Chỉ, chỉ, bất tu thuyết! 

Ngã Pháp diệu nan tư. 

 (Thôi, thôi, chớ nên nói!  

 Pháp của Ta kỳ diệu, khó nghĩ bàn.) 

Ðức Phật đã nói như thế, nhưng Tôn-giả Xá Lợi Phất vẫn cứ ân 

cần thỉnh Pháp. Phật lại dạy:  

Chỉ, chỉ bất tu phục thuyết! 

Ngã Pháp diệu nan tư. 

 (Thôi, thôi, chớ nên nói!  

 Pháp của Ta kỳ diệu, khó nghĩ bàn.) 

Ðệ tử bao nhiêu lần thỉnh cầu thì Phật cũng bấy nhiêu lần trả lời 

như  vậy.  Cuối  cùng,  vì  người  thỉnh  Pháp  quá  thành  tâm,  Phật 

49 

động lòng từ bi thương xót chúng sanh, nên Ngài đã tuyên giảng 

đạo lý "Khai Quyền Hiển  Thực," đặt ra phương tiện tạm thời để 

dẫn đến sự thật rốt ráo:  

Duy nhất Phật Thừa, cánh vô dư Thừa! 

 (Chỉ có một Phật Thừa,  

 không còn Thừa nào khác!)  

Sau khi Ðức Phật nói câu  ấy, lập tức có năm ngàn người rút lui 

khỏi Pháp Hội! Các bạn xem, những người ấy có kẻ là đệ tử theo 

Phật  tu  Ðạo  đã  nhiều  năm,  có  kẻ  chỉ  mới  theo  học  Phật  Pháp, 

đều  đồng  thời  đứng  dậy  rời  khỏi  Pháp  Hội,  không  muốn  lắng 

nghe giáo pháp diệu mầu của Ðức Phật! 

Sự  kiện  trên  chứng  tỏ  rằng  người  đời  chỉ  thích  nghe  lời  giả  dối 

chứ không muốn nghe lời chân thật. Do đó, những lời tôi nói với 

các  bạn  hôm  nay  đều  là  giả  dối  chứ  không  phải  chân  thật;  các 

bạn có thể quên hết những lời nói trên. Song le, các bạn cần phải 

nhớ  kỹ  cái  pháp  mình  muốn  nghe,  cái  pháp  mình  muốn  thực 

hành! 

Tất  cả  những  người  tới  Vạn  Phật  Thánh  Thành  đều  phải  tuân 

theo  quy  củ  của  Vạn  Phật  Thánh  Thành.  Bất  luận  là  người 

thường  trú  ở  Thánh  Thành  hay  là  người  ngoài  đến  viếng  chùa, 

không ai được phép ăn thịt, hút thuốc, uống rượu, và càng không 

được  hút  thuốc  phiện  trong  khuôn  viên  của  Vạn  Phật  Thánh 

Thành.  Mọi  người  cần  phải  lưu  ý  thêm  một  điều  là  không  nên 

"cám ơn" lẫn nhau! Hai tiếng "cám ơn" là những ngôn từ xã giao 

thù tiếp. Ðó là trọng điểm của những gì tôi nói hôm nay, bất kể là 

50 

các  bạn  muốn  nghe  hay  không  muốn  nghe,  tôi  vẫn  cứ  như  vậy 

mà nói! 

(Ngày 26 tháng 6 năm 1983) 



Cảm Kích Ân Ðức của Chư Phật và Chư Bồ Tát 

Chư Phật và chư Bồ Tát đã không nề gian khổ quay chiếc thuyền 

từ  bi  trở  lại  thế  giới  Ta  Bà  để  giáo  hóa,  điều  phục  chúng  sanh. 

Các  Ngài  dùng  đủ  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  để  tiếp  dẫn 

những  ai  hữu  duyên.  Song,  mình  chẳng  những  không  hiểu  tinh 

thần và tấm lòng từ bi hỷ xả của Phật Bồ Tát, lại còn quay lưng 

với sự giác ngộ, hợp cùng trần lao ngu muội, bỏ gốc theo ngọn, 

chẳng muốn chấm dứt sanh tử và thoát ra khỏi Tam Giới!11  

Ai ai cũng biết rằng Tam Giới giống như nhà cháy, không phải là 

chỗ  yên  ổn,  song  le,  chẳng  ai  muốn  rời  khỏi  Tam  Giới!  Mặc  dù 

biết rằng ở trong Tam Giới thì vạn phần thống khổ, nhưng ai cũng 

lưu luyến, chẳng muốn lìa xa. Họ sống một cách thản nhiên trong 

căn nhà lửa Tam Giới, chẳng lo âu sợ hải, lại còn cho là vui vẻ, 

sung sướng! 

Chư Phật Bồ Tát hết lòng thuyết Pháp, dạy dỗ chúng sanh, khiến 

quay  về  đường  ngay  nẻo  phải.  Tiếc  thay,  chúng  sanh  vì  không 

hiểu  được  tâm  niệm  của  chư  Phật  Bồ  Tát  nên  nghe  mà  như 

không hiểu, nhìn mà như không thấy, coi lời giảng của quý Ngài 

như  gió  thoảng  qua  tai,  chẳng  để  tâm  ghi  nhớ,  vẫn  cứ  vật  vờ 

"sống  say  chết  mộng,"  giống  như  cái  thây  biết  đi  hay  bị  thịt  biết 

chạy vậy! Tuy là tu Ðạo, nhưng họ không biết tìm cầu con đường 

giác ngộ chân chánh. Vậy, nếu muốn tìm cầu con đường dẫn tới 

51 

sự giác ngộ chân chánh thì tìm ở đâu? Vô cùng đơn giản, chỉ cần 

đừng  hướng  tâm  ra ngoài  để  truy  đuổi,  mà  hãy  đi  ngược  lại  sự 

mê lầm, quay về với sự giác ngộ. Từ cảnh giới mê muội mà quay 

trở lại, đó chính là giác ngộ! 

Nếu  vất  bỏ  được  tà  niệm,  quay  về  với  chánh  niệm,  thì  chúng 

sanh có thể trở nên giác ngộ, khai mở đại trí huệ. Song le, chúng 

sanh  không  muốn  "hồi  đầu"  quay  về  mà  cứ  muốn  trôi  nổi  trong 

biển khổ sanh tử, vĩnh viễn đánh mất đường Ðạo chân chánh, rồi 

lại cho rằng hành động như thế là rất chính đáng. Như vậy không 

phải là điên đảo sao? Trước tình huống ấy, chư Phật Bồ Tát cũng 

không còn biện pháp gì để làm cho chúng sanh được xa lìa cảnh 

khổ,  hưởng  sự  an  vui  nữa  cả.  Vì  sao?  Vì  chúng  sanh  còn  mê 

muội, quá ư mê muội, chưa tỉnh ngộ! Giảng về đạo lý giác ngộ thì 

điều nào cũng xa lạ đối với họ mà nguyên nhân là bởi các thói hư 

tật xấu tích tập nơi họ đã quá sâu dày. Các tập khí ấy đè lên trí 

huệ, che lấp trí huệ, vì thế họ không thể nhận thức và phân biệt 

rõ ràng điều gì đúng, điều gì sai, đâu là chánh, đâu là tà, thứ nào 

là thật, thứ nào là giả được. 

Nếu biết được cái chân thật, thì nên vất bỏ cái giả dối đi. Vì sao 

chúng  sanh  mê  muội?  Chính  là  vì  không  có  trí  huệ  chân  chánh 

nên  tới  đâu  cũng  va  phải  vách,  đụng  phải  tường,  gặp  trở  ngại, 

không  được  suông  sẻ,  không  va  vào  tường  phía  đông  thì  cũng 

đụng vào tường phía tây, phía nam hoặc phía bắc. Ở giữa có lối 

trống thì không đi, cứ sồng sộc đâm đầu vào tường đến nỗi máu 

chảy đầy  mặt mà vẫn không biết "hồi quang  phản chiếu," không 

biết lấy trí huệ để soi sáng tự tâm! 

Chư  Phật  Bồ  Tát  tận  tình  chỉ  dạy,  thuyết  giảng  nhiều  Pháp  bảo 

'Tam Tạng Mười Hai Bộ Kinh' thế mà chúng sanh vẫn thờ ơ như 

52 

không  nghe  không  thấy,  để  phụ  lòng  từ  bi  của  các  Ngài,  khiến 

cho các Ngài cảm thấy vô cùng mệt mỏi. Vì sao các Ngài lại mệt 

mỏi?  Vì  cảm  thấy  chúng  sanh  khó  độ,  chư  Phật  Bồ  Tát  hao  tổn 

biết  bao  tâm  huyết  mà  chúng  sanh  vẫn  "trơ  như  gỗ  đá,"  không 

chịu sửa đổi, không chịu tu hành, không chịu giữ Giới. Tuy chúng 

sanh  khó  cứu  độ  như  vậy,  nhưng  chư  Phật  và  chư  Bồ  Tát  vẫn 

không nản lòng, dù khó độ, quý Ngài cũng vẫn độ! Không những 

thế, quý Ngài còn từ bi muốn cứu độ khắp hết tất cả chúng sanh. 

Ân đức này chúng ta làm sao báo đáp? 

Ðịa Tạng Bồ Tát từng phát nguyện rằng:  

Ðịa ngục vị không, thệ bất thành Phật, 

Chúng sanh độ tận, phương chứng Bồ Ðề. 

(Ðịa ngục chưa trống, thề không thành Phật, 

Chúng sanh độ hết, mới chứng Bồ Ðề.)  

Lời  nguyện  này  thật  vĩ  đại  biết  bao!  Mình  hãy  nghiền  ngẫm  ý 

nghĩa của lời nguyện ấy. Không cần phải xem kinh điển, chỉ nghe 

qua  lời  nguyện  thôi,  mình  cũng  đã  nên  cảm  tạ  ân  đức  của  Ðịa 

Tạng  Bồ  Tát,  phải  đau  lòng  khóc  lớn,  cảm  tạ  sự  quan  tâm,  che 

chở của chư Phật Bồ Tát dành cho mình. Tất cả mọi thứ trên thế 

giới  này  đều  là  do  chư  Phật  Bồ  Tát  trong  vô  lượng  kiếp  đã  xả 

thân  bồi  đắp.  Chúng  ta  nhất  định  phải  phát  tâm  Bồ-đề  rộng  lớn 

trên cầu Phật đạo, dưới độ chúng sanh. Như thế mới có thể báo 

đáp được phần nào ơn của chư Phật, ơn của chư Bồ Tát, ơn của 

cha mẹ, ơn của sư trưởng và ơn của trời đất. Mình phải làm sứ 

giả  cho  Ðức  Phật,  phải  phát  tâm  từ  bi  thay  Phật  mà  tuyên  hóa 

tuyên  dương  Chánh  Pháp,  giáo  hóa  chúng  sanh  và  cứu  nước 

53 

cứu dân một cách có ý nghĩa. Bất cứ lúc nào chúng ta cũng phải 

giữ lòng từ bi, có tinh thần chánh nghĩa, và sẳn sàng đem hết sức 

lực của mình, dù nhỏ nhoi đến đâu, để hoằng dương Phật Pháp, 

để tuyên đạt bổn hoài của chư Phật. 

Vì sao thành Phật rồi mà Ðức Phật vẫn không quên chúng sanh, 

lại  phát  nguyện  muốn  cứu  độ  chúng  sanh?  Là  vì  tất  cả  chúng 

sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  có  thể  thành  Phật,  chẳng  qua  là 

chúng sanh chưa tự biết được đều đó mà thôi! Do bị tham, sân, 

si, vô minh, phiền não, vọng tưởng, v.v... che lấp nên trí huệ chân 

chánh  của  mình  không  thể  hiển  lộ  được;  vì  lẽ  đó,  chư  Phật  Bồ 

Tát  mới  đến  để  chỉ  bày  cho  mình  phương  pháp  khai  ngộ.  Nếu 

mình có thể nương theo giáo pháp của Ngài chỉ dạy mà tu hành, 

thì nhất định mình sẽ khai trí huệ. Cho nên, bất cứ lúc nào chúng 

ta  cũng  phải  biết  cảm  kích  ơn  của  chư  Phật,  cảm  kích  ơn  của 

chư  Bồ  Tát,  cảm  kích  ơn  của  cha  mẹ,  và  cảm  kích  ơn  của  sư 

trưởng. 

Trong vũ trụ của chúng ta thì Tam Tài: trời, đất và con người đều 

có  giá  trị  như  nhau;  cho  nên  mình  chớ  lãng  phí  giá  trị  của  sanh 

mạng!  Ðó  là  tư  tưởng  mà  kẻ  làm  người  cần  phải  có.  Chúng  ta 

cần phải thấu hiểu bổn hoài cũng như hạnh nguyện của chư Phật 

Bồ  Tát,  bởi  có  như  thế  thì  mới  không  uổng  phí  được  làm  kiếp 

người! 

(Ngày 9 tháng 7 năm 1983) 

54 

Làm Thế Nào Ðể Có Ðược Trí Huệ Hơn Người? 

Chúng ta phải "mượn cái giả để tu cái chân thật," phải học hỏi trí 

huệ  hơn  người  và  thần  thông  khó  nghĩ  bàn  của  chư  Phật  cùng 

chư Bồ Tát. 

Vì sao có thể đạt tới chỗ trí huệ hơn người? Làm sao có thể đạt 

được thần thông khó nghĩ bàn? Nói một cách tóm tắt là vì khi còn 

ở nhân địa thì chư Phật Bồ  Tát bao giờ cũng tu  hành một cách 

nghiêm túc, chân thật, và lúc nào cũng giữ Giới hết sức cẩn thận. 

Bất luận lúc nào các Ngài cũng tự mình nêu gương, đi đứng nằm 

ngồi đầy đủ oai nghi. Ðối với chúng sanh thì các Ngài không ngại 

vất  vả,  sẵn  sàng  hy  sinh,  chẳng  tiếc  thân  mạng,  mà  tuyệt  nhiên 

không bao giờ tự quảng cáo hay khoe khoang công đức mà các 

Ngài đã làm vì lợi ích của chúng sanh. Ðó là vì các Ngài xem cứu 

độ chúng sanh là bổn phận và trách nhiệm của các Ngài. 

Chư Phật và chư Bồ Tát đều có tư tưởng: 

Thi ân bất cầu báo, 

Dữ nhân bất truy hối. 

 (Ban ơn, không mong đáp,  

 Cho rồi, không hối tiếc.)  

đồng  thời  đều  có  hành  vi  "vô  duyên  đại  từ,  đồng  thể  đại  bi,"  có 

lòng nhân từ bao la đối với kẻ không có duyên với mình, thấy mọi 

loài  là  cùng  một  thể  với  mình.  Chính  nhờ  tu  hành  như  vậy  nên 

các Ngài mới được trí huệ hơn người và đạt thần thông khó nghĩ 

bàn. 

55 

Mình thường xuyên nghe giảng Kinh, thì cần phải suy gẫm, "tiêu 

hóa"  các  nghĩa  lý  thì  mới  có  ích;  bằng  không  thì  nghe  Kinh  tuy 

nhiều nhưng lại chẳng lãnh hội được những đạo lý trong Kinh! Có 

nhiều  người  thậm  chí  đem  các  nghĩa  lý  của  Kinh  mà  "đặt  đằng 

sau  ót,"  chẳng  nghiên  cứu,  chẳng  suy  gẫm;  rồi  vì  chỉ  dùng  con 

quỷ  "tinh  ranh,"  con  sâu  "lanh  lợi"  của  riêng  họ  nên  gây  ra  đủ 

chuyện  hồ  đồ,  điên  đảo.  Làm  điều  xằng  bậy  như  thế  tức  là  họ 

không có hiếu với chư Phật và chư Bồ Tát, là bất hiếu với tổ tiên, 

cha mẹ và sư trưởng của họ. Thế thì chúng ta phải như thế nào? 

Phải hành trì Phật Pháp một cách đàng hoàng, chân thật, không 

được  lười  biếng  trễ  nãi,  không  được  phóng  dật  buông  lung,  ở 

đâu  cũng  cẩn  thận,  lúc  nào  cũng  thận  trọng,  và  phải  luôn  luôn 

dũng mãnh tinh tấn, nghiêm thủ Giới Luật. Ðó là những điều kiện 

tất yếu mà người tu Ðạo phải tuân theo. 

Nếu chúng ta có những tập khí, thói quen không chánh đáng thì 

nhất  định  phải  sửa  đổi.  Có  khuyết  điểm  mà  không  chịu  sửa  đổi, 

còn che đậy, đó chính là "trợ Trụ vi ngược," nghĩa là giúp vua Trụ 

làm  những  điều  tàn  ác,  bạo  ngược.  Ðời  nhà  Ân,  vua  Trụ  vốn  là 

một  vị  hôn  quân  vô  đạo;  cho  nên  người  nào  giúp  y  làm  những 

điều độc ác tức là người ấy "trợ Trụ vi ngược." Trong số những 

người tu Ðạo cũng có Trụ Vương. Ðó là ai? Chính là Ma Vương! 

Thấy  Phật  Pháp  trở  nên  hưng  thịnh  thì  Ma  Vương  rất  khó  chịu, 

bèn  dùng  trăm  phương  ngàn  kế  để  phá  hoại  Phật  Pháp,  nhiễu 

loạn đạo tràng. Hễ các bạn có đạo tràng thì Ma Vương tới quấy 

nhiễu đạo tràng. Nếu các bạn không có đạo tràng thì Ma Vương 

sẽ quấy nhiễu thân tâm các bạn, làm cho các bạn thân không an, 

tâm  không  ổn;  một  khi  thân  tâm  các  bạn  điên  đảo  thì  các  bạn 

không  thể  tu  hành  có  thứ  lớp  theo  như  giáo  pháp  được.  Ðó  là 

cách  phá  hoại  trực  tiếp.  Còn  cách  phá  hoại  gián  tiếp  của  Ma 

56 

Vương là lợi dụng đủ thứ cảnh giới để dẫn dụ, mê hoặc, làm các 

bạn không còn Ðịnh lực, thần hồn điên đảo. Vì trúng phải độc kế 

của Ma Vương nên các bạn mất chân tâm tu Ðạo đến khi hối hận 

thì đã trễ! 

Do đó, người tu Ðạo tâm cần yên định, vững chãi như núi Tu Di; 

dù  gặp  bất  kỳ  cảnh  giới  nào  cũng  không  động  tâm.  Khi  ấy,  Ma 

Vương đành bó tay, chỉ còn cách quăng giáp tháo chạy mà thôi! 



Học Phật Pháp Quý Ở Thực Hành 

Hằng ngày mình cùng nhau nghiên cứu Phật Pháp thì ai đều có 

chỗ  tâm  đắc,  nhưng  nếu  không  thực  hành  thì  cũng  thành  vô 

dụng. Sau khi nghiên cứu, mình phải theo đó tu hành. Phải thực 

hành  với  "chân  đạp  trên  mặt  đất  vững  chắc,"  thì  mới  có  sự  thọ 

dụng.  Nếu  mình  không  thực  hành,  chỉ  nói  suông,  thì  mình  cũng 

giống như "người đá"đối với Phật Pháp chẳng giúp ích được bao 

nhiêu cả! 

Muốn  giúp  ích  cho  Phật  Pháp  thì  mình  phải  hoằng  dương  Phật 

Pháp, tự mình làm gương, chú ý bốn oai nghi12 giữ năm Giới13 

dùng  Tứ  Vô  Lượng  Tâm  (từ,  bi,  hỷ,  xả)  để  độ  chúng  sanh  và 

dùng  Sáu  Ðại  Tông  Chỉ  (không  tranh,  không  tham,  không  cầu, 

không ích kỷ, không tự lợi, và không vọng ngữ) làm tiêu chuẩn để 

răn mình. Nếu các bạn dùng những phép tắc như vậy để hoằng 

dương Phật Pháp thì bất cứ lúc nào và bất cứ nơi nào cũng có 

sự hiện hữu của Chánh Pháp, không thể có sự xuất hiện của Mạt 

Pháp, tà ma ngoại đạo sẽ sợ hãi đến dựng tóc gáy, hễ thấy bóng 

57 

các bạn là chúng chạy trốn mất. Ðiều khiến chúng sợ hãi chẳng 

phải là thần thông diệu dụng mà chính là đức hạnh của các bạn! 

Khi  "tri  hành  hợp  nhất,"  biết  và  làm  là  một,  thì  sự  tu  hành  của 

mình  nhất  định  sẽ  thành  tựu;  yêu  ma  quỷ  quái  chỉ  nghe  tiếng  là 

đầu hàng ngay. Vì sao vậy? Bởi vì các bạn có trí huệ chân chánh, 

nhận thức được sự lý thật giả, biết được việc gì nên làm và việc 

gì không nên làm! Các bạn cần phải nhận thức rõ ràng, hiểu thấu 

suốt,  không  làm  chuyện  điên  đảo,  không  có  mọi  phiền  não,  rắc 

rối, thì mới có thể nói là đã đạt tới cảnh giới "như như bất động, 

liễu liễu thường minh." Nếu được như thế thì mười phương chư 

Phật sẽ vỗ tay khen ngợi, hoan hỷ vô cùng; nếu chẳng được như 

thế - không tới được chỗ phải tới, tự cam chịu đọa lạc, không cầu 

tiến - thì chư Phật cũng phải bật khóc: "Ôi! Ta đã hao tổn biết bao 

tinh  thần  thế  mà  ngay  cả  một  chúng  sanh  cũng  không  độ  được. 

Thật  là  quá  sức  khó  khăn!"  Do  đó,  các  bạn  nếu  biết  được  một 

chút thì hãy thực hành một chút, bởi "tích tiểu thành đa, góp gió 

thành bão," từ một chút mà tích lũy dần thì sẽ thành nhiều, ví như 

đống cát cũng có lúc dồn thành ngọn núi, công phu đầy đủ thì tự 

nhiên sẽ thành công! 

Mình được ở đây tu hành là đã "được trời hậu đãi" rất nhiều; do 

đó,  mình  không  nên  lãng  phí  cơ  hội  quý  báu  này  và  không  nên 

phụ lòng của sư trưởng. Các bạn hãy dũng mãnh, tinh tấn tu Ðạo 

Vô Thượng để chóng thành Phật quả! 



58 

Sửa Ðổi Lỗi Lầm, Nghiệp Tội Sẽ Tiêu Tan! 

Người ta sống cùng một nơi với nhau tức là có duyên với nhau, 

do đó đừng nên sanh lòng bực bội, tức giận, và càng không nên 

mắng chửi lẫn nhau, các hành vi như thế hoàn toàn không thích 

hợp  và  không  thể  chấp  nhận  được.  Hy  vọng  mọi  người  đều  có 

được công phu tu dưỡng và phong độ của bậc quân tử. 

Trong  Lục-độ14  pháp  môn  Nhẫn-nhục  quan  trọng  bậc  nhất.  Mọi 

người phải tu tập Pháp Môn Nhẫn-Nhục cho viên mãn thì mới có 

sự  thành  tựu.  Người  tu  đạo  tuyệt  đối  không  được  "nhóm  lửa 

trong gan," không được nổi giận, cần phải nhẫn nhịn mọi chuyện, 

bởi có câu rằng: 

Vô minh hỏa thiêu tận công đức lâm. 

 (Lửa vô minh (sự nóng giận) đốt sạch rừng công đức) 

Do đó các bạn phải ghi nhớ điểm này bằng mọi giá! 

Hôm nay có một đệ tử xin được sám hối. Tôi thấy lỗi phạm không 

nghiêm  trọng  lắm,  nên  bảo  y  rằng  không  cần  phải  ra  trước  đại-

chúng  mà  sám  hối,  chỉ  cần  hối  cải,  sửa  đổi  lỗi  lầm  là  được.  Cổ 

nhân có nói: 

Nhân phi Thánh Hiền, thục năng vô quá? 

Quá vật đan cải, thiện mạc đại yên! 

 Nghĩa là: 

 Con người nào phải Thánh Hiền, ai chẳng lầm lỗi?  

 Chẳng sợ sửa đổi, còn gì tốt hơn!  

Tự mình biết lỗi, về sau không tái phạm là tốt rồi, nên nói: 

59 

Hữu quá năng cải quy ư vô. 

 (Có lỗi mà sửa đổi tội lỗi sẽ sạch tiêu.) 

Biết  sửa  đổi  lỗi  lầm  thì  lỗi  lầm  không  còn  nữa.  Tức  là  tội  có  lớn 

tày trời, nếu biết sám hối thì tội cũng sẽ tiêu tan (di thiên đại tội, 

năng hối tiện tiêu). Chỉ sợ rằng tự biết mình sai mà lại cứ cứng 

đầu  cho  là  đúng;  điều  sai  lầm  mà  chấp  là  đúng  thì  lại  càng  sai 

hơn nữa! 

Những  điều  tôi  nói  hôm  nay  không  phải  dành  riêng  cho  một  cá 

nhân nào mà là cho chung tất cả mọi người. Bất luận người nào, 

nếu  nhận  thấy  mình  thuộc  vào  trường  hợp  nói  trên  thì  hãy  mau 

mau sửa đổi; còn nếu không thuộc vào trường hợp trên, thì hãy 

tự khích lệ, lấy đây làm điều sách tấn. Phàm hễ mình có thái độ 

không được viên mãn tốt đẹp với người khác, thì nên lập tức cải 

thiện ngay. 

Các bạn đến được đây (chùa) là nhờ bao kiếp lâu xa về trước đã 

gieo  trồng  thiện  duyên,  kết  duyên  lành  với  nhau;  nếu  không  thì 

kiếp  này  không  thể  tụ  hội  lại  như  thế  này  được.  Ðó  là  điều  mà 

mọi người cần phải hiểu rõ; nhất là mang danh Phật tử lại càng 

nên chú trọng đến chữ "duyên" hơn nữa! Tục ngữ có câu: 

 Có duyên, ngàn dặm về gặp gở,  

 Không duyên, đối diện chẳng biết nhau.  

Hai câu này thật là đầy triết lý. 

Các  bạn  cùng  cư  ngụ  ở  Vạn  Phật  Thánh  Thành  nên  kính  trọng, 

giúp  đỡ  lẫn  nhau,  chứ  không  nên  có  thái  độ  thờ  ơ  "khoanh  tay 

đứng nhìn" hoặc "đứng bên kia bờ xem nhà cháy." Mọi người hãy 

60 

học tinh thần của chư Bồ Tát thấy chúng sanh chìm đắm, khổ sở 

trong cảnh "nước sôi lửa bỏng" thì cảm thấy như chính bản thân 

mình  đang  chịu  khổ.  Do  đó  các  Ngài  tìm  cách  cứu  chúng  sanh 

thoát khỏi biển khổ, đó là bổn phận của tín đồ Phật Giáo. Chúng 

ta không nên có tâm trạng "hạnh tai lạc họa," (vui mừng trước tai 

họa của người khác). Ðó là điều tôi kỳ vọng ở tất cả các bạn. Hy 

vọng rằng ai ai cũng có tấm lòng Bồ Tát, sẵn sàng quên mình vì 

người. 

Trong mỗi ý niệm, mình nên luôn luôn nghĩ cách hỗ trợ Phật giáo, 

hoằng  dương  Phật  Pháp,  tất  cả  đều  vì  Phật  giáo  mà  phục  vụ. 

Hãy  làm  một  tín  đồ  Phật  Giáo  chân  chính,  không  sợ  khó  nhọc, 

chẳng  ngại  gian  nan,  tận  tâm  tận  lực  ủng  hộ  đạo  tràng.  Phải  ở 

trong  Phật  giáo  mà  "lập  công  lập  ngôn,"  làm  việc  công  đức,  nói 

lời  chân  thật,  thì  mới  đúng  là  một  Phật-tử.  Các  bạn  cần  phải  có 

năng lực dũng mãnh chiến đấu thì mới có thể "bách chiến bách 

thắng;"  không  được  vừa  lâm  trận  là  đầu  hàng,  không  vượt  qua 

nổi  thử  thách.  Nếu  vượt  qua  được  thử  thách  thì  các  bạn  không 

còn ở cách Ðạo bao xa nữa! 



Tánh Ðịnh, Ma Phục 

Tánh định ma phục triều triều lạc, 

Vọng niệm bất khởi xứ xứ an. 

Tâm chỉ niệm tuyệt chân phú quý, 

Tư dục đoạn tận chân phước điền. 

 Nghĩa là: 

61 

 Tánh định, ma phục: ngày ngày vui,  

 Không sanh vọng tưởng: chốn chốn yên.  

 Tâm dừng, niệm dứt - giàu sang thật,  

 Dục vọng trừ sạch - thật phước điền.  

Vì sao mình có ma chướng? Vì tánh của mình chưa _định! Nếu 

tánh mà định rồi, thì lúc nào mình cũng minh mẫn sáng suốt, thấu 

triệt mọi sự. Một khi đạt tới được trình độ như vậy thì: 

Nội quán kỳ tâm, tâm vô kỳ tâm, 

Ngoại quán kỳ hình, hình vô kỳ hình. 

Nghĩa  là  bấy  giờ,  chúng  ta  quán  xét  bên  trong  (nội  quán)  thì 

không  thấy  có  tâm,  nhưng  quán  xét  bên  ngoài  (ngoại  quán)  thì 

cũng không thấy có thân. Khi ấy, cả thân lẫn tâm đều là "không," 

và quán xét xa ra bên ngoài (viễn quán) thì vật cũng không hiện 

hữu. Cả ba thứ thân, tâm và vật đều tiêu vong, lúc này chỉ có lý 

"Không" mà thôi. 

Trung Ðạo phát khởi là do dựa vào lý "Không" này. Trung Ðạo thì 

không có vui mừng (hỷ), không có bực tức (nộ), không có lo buồn 

(ai),  không  có  sợ  hãi  (cụ),  không  có  yêu  thương  (ái),  không  có 

căm ghét (ố), không có tham dục (dục). Khi bảy thứ tình cảm (thất 

tình  hỷ,  nộ,  ai,  cụ,  ái,  ố,  dục)  không  còn  "dậy  sóng,"  thì  trong 

không  có  vọng  tưởng,  mà  ngoài  cũng  chẳng  có  tham  cầu,  nội 

ngoại thân tâm hoàn toàn thanh tịnh. Ðó là cảnh giới "tánh đã an 

định." Tánh an định chính là bản thể của Trung Ðạo vậy. 

Khi tánh đã định thì mình vững chãi chẳng khác gì núi kim-cang, 

không còn bị cảnh giới của bảy thứ tình cảm làm dao động. Nếu 

62 

các bạn thấy cảnh vui mà biết vui, thấy cảnh giận mà biết là giận, 

thì chứng tỏ rằng các bạn chưa đạt được tánh định. Khi cảnh giới 

tới  mà  các  bạn  liền  sanh  lòng  chấp  trước,  yêu  thích  hoặc  chán 

ghét,  đó  là  do  tánh  chưa  định.  Bảy  thứ  tình  cảm  này  cũng  như 

sóng biển. Nếu gặp sóng bạc cao ngất thì thuyền bè có thể bị lật 

úp; nếu gió yên sóng lặng thì thuyền sẽ bình an tới bến. Người tu 

Ðạo  trước  hết  phải  nhận  biết  bảy  thứ  tình  cảm  một  cách  thấu 

đáo, không phải chỉ hiểu đạo lý, ý nghĩa của bảy thứ tình cảm là 

đủ đâu, cần phải khống chế sự dẫn dụ và dẹp tan sự tác oai tác 

quái của chúng. Nếu không bị cảnh giới của bảy thứ tình cảm làm 

dao động tức là tánh đã định rồi vậy. 

Khi tánh đã định thì ma sẽ đầu hàng, quy phục, chúng không thể 

làm  mưa  làm  gió,  không  thể  nhiễu  loạn  thân  tâm  người  tu  Ðạo 

được nữa. Sau khi khiến ma hàng phục thì thuận cảnh đến mình 

cũng  vui  mà  nghịch  cảnh  tới  mình  hoan  hỷ,  bất  luận  gặp  phải 

cảnh ngộ thuận lợi hay trái ý thì mình đều an lạc, tự tại. Sự an lạc 

này là thứ an lạc chân chánh, hạnh phúc thật sự, chứ không phải 

là thứ an lạc đến từ ngoại vật. Hương vị của sự an lạc bất tận này 

vốn phát xuất từ nội tâm nên lúc nào mình cũng an vui, ngày nào 

mình  cũng  thanh  thản,  mọi  lo  âu,  buồn  bã  hay  phiền  não  đều 

không còn nữa. 

Tánh  đã  định  rồi  thì  lúc  nào  mình  cũng  cảm  thấy  an  lạc,  không 

còn khởi vọng niệm nữa. Khi vọng niệm không còn thì ở nơi nào 

cũng được bình yên, nên nói:  

Niệm động bách sự hữu, 

Niệm chỉ vạn sự vô. 

 (Khởi niệm: trăm sự đều có,  

63 

 Dứt niệm: mọi sự đều không.) 

Khi  mình  chẳng  khởi  tâm  động  niệm  thì  thân  tâm  tự  nhiên  sẽ 

thanh tịnh, bình an: do đó nói rằng: 

Tâm dừng, niệm dứt - giàu sang thật, 

Dục vọng trừ sạch - thật phước điền. 

Ðó chính là tiêu chuẩn của sự tu Ðạo. 

Chúng  ta  không  nên  "nhận  giặc  làm  con"  bởi  giặc  có  thể  cướp 

sạch  châu  báu  của  mình,  và  cũng  không  nên  nghe  lời  ma  quỷ, 

bởi chúng có thể lừa mình, mà hể trúng phải quỷ kế thì mình sẽ bị 

thiệt hại rất lớn. Do đó, các bạn đừng bao giờ kết bạn với quyến 

thuộc của ma quỷ bởi chúng chỉ biết hại mình, xui khiến mình làm 

những việc điên đảo, mê muội mà thôi. 

Tánh người tu đạo phải định thì mới rời bỏ mê lầm, quay về giác 

ngộ, bỏ tà theo chánh. Nếu lúc nào chánh niệm cũng hiện tiền thì 

sẽ  không  còn  bất  cứ  phiền  não  nào  nữa.  Khi  sự  việc  xảy  tới  thì 

các  bạn  hãy  đối  phó  mà  đừng  có  tâm  phan  duyên;  như  thế,  khi 

sự việc qua rồi thì tâm lại sạch trong, không lưu giữ dấu vết. Các 

bạn cần phải hiểu rõ đạo lý "ba cái tâm không thể nắm bắt" tâm 

quá khứ không thể nắm bắt, tâm hiện tại không thể nắm bắt, và 

tâm  vị  lai không  thể  nắm  bắt.  Sau  khi  thấu  triệt  rồi,  các  bạn  cần 

theo đó thực hành thì mới thật sự hiểu rõ Phật Pháp. Nếu học mà 

không thực hành thì dù có học bao nhiêu đi nữa cũng chẳng ích 

lợi  gì,  vô  minh,  phiền  não  vẫn  đầy  dẫy,  đến  tận  kiếp  vị  lai  cũng 

không  có  chỗ  tương  ưng.  Trí  huệ  chân  chánh  cũng  chẳng  thể 

hiện  tiền.  Dẫu  có  được  chút  trí  huệ  thì  đó  chẳng  qua  chỉ  là  thứ 

nông cạn, hời hợt, chứ không phải là thứ chân chánh. 

64 

Phàm là người tu Ðạo ở Vạn Phật Thánh Thành thì phải biết quý 

thời giờ, không được lãng phí thời gian quý báu, bởi vì: 

Nhất thốn thời quang, nhất thốn mệnh quang. 

 (Một tấc thời gian là một tấc mạng sống.) 

Do đó, mình cần phải chân thật thực hành giáo lý Phật Pháp học 

được  ở  đạo  tràng.  Ðừng  nên  làm  lấy  lệ  cho  xong  chuyện  hoặc 

sống lây lất cho qua ngày đoạn tháng, bởi như thế là đi ngược lại 

với Ðạo! 

Sau khi tánh định rồi thì mình mới có thể phá thủng vô minh, hiển 

lộ  Pháp  tánh.  Mình  nhất  định  phải  phá  cho  được  vô  minh,  phải 

làm cho Pháp tánh hiện rõ như vậy mới là đạt mục tiêu học Phật. 

Ðiều tối kỵ nhất trong việc học Phật Pháp là "hữu thủy vô chung," 

có  đầu  mà  không  có  cuối,  bỏ  dở  nửa  chừng,  vất  hết  bao  công 

phu  khó  nhọc  từ  trước.  Mình  không  nên  rút  lui  giữa  đường  hay 

ngừng lại chẳng chịu tiến tới; bằng không, sẽ chẳng bao giờ đến 

được "kho báu" Phật Pháp. Các bạn hãy nhớ rằng: Bất luận làm 

việc gì thì cũng phải có thủy có chung, tới nơi tới chốn; đừng để 

ngoại  cảnh  làm  dao  động  rồi  thối  chuyển,  đánh  mất  chí  nguyện 

của  mình!  Phát  nguyện,  lập  chí  thì  phải  như  sắt  đá;  đừng  vì 

nghịch  cảnh  và  những  việc  không  như  ý  làm  dao  động  rồi  quên 

mất  tâm  Bồ-đề.  Mất  tâm  Bồ-đề  là  một  tổn  thất  lớn  lao  nhất;  cho 

nên, người chân chánh hiểu rõ Phật Pháp thì ở bất cứ tình huống 

nào  cũng  kiên  quyết  gìn  giữ  tâm  Bồ-đề,  không  bao  giờ  thối 

chuyển tâm Bồ-đề. 

Nếu các bạn không hiểu phương pháp tu hành thì làm bất cứ việc 

gì "cũng là đầu cọp đuôi rắn," không trọn vẹn, lúc đầu thì rất hăng 

hái, dũng mãnh, nhưng về sau thì lười biếng, giãi đãi. Ðó gọi là 

65 

"hữu thủy vô chung." Việc gì cũng không viên mãn, hoàn hảo. Vì 

sao vậy? Bởi vì nhân nào, quả nấy nhân quả thì không sai chạy 

một  mảy  may.  Ðã  học  Phật  Pháp  thì  mình  phải  tin  nhân  quả, 

không được làm chuyện lầm lẫn về lý nhân quả, và càng không 

được  bác  bỏ,  cho  rằng  chẳng  có  nhân  quả.  Các  bạn  phải  biết 

rằng nhân quả là định luật muôn đời không thay đổi! 

(Ngày 10 tháng 7 năm 1983)  



Lòng Hiếu Thảo Chí Thành Cảm Ðộng Ðến Trời Ðất  

Tại làng Ðại Nam Câu, một thôn trang phía nam thành phố Hợp 

Nhĩ Tân, Ðông Bắc, có một vị hiếu tử họ Cao, tên là Ðức Phước. 

Vì  thân  mẫu  bị  bệnh  nặng,  cả  Trung  y  lẫn  Tây  y  đều  bó  tay,  vô 

phương cứu chữa, nên anh phát nguyện chặt tay cúng Phật, xin 

cho  bệnh  tình  thân  mẫu  được  thuyên  giảm.  Lòng  hiếu  thảo  ấy 

cảm động trời đất, khiến thân mẫu anh từ nơi chỗ chết được hồi 

sanh. Sự kiện này đã từng một thời gây xôn xao; ai ai cũng biết 

đến  gương  hiếu  thảo  của  Cao  Ðức  Phước.  Chuyện  xảy  ra  như 

vầy:  

Thân  mẫu  của  Cao  Ðức  Phước  lâm  bệnh  nặng,  cơm  không  ăn, 

nước  không  uống,  hơi  thở  thoi  thóp,  hấp  hối.  Nóng  lòng  vì  mẹ, 

Cao Ðức Phước đến chùa Tam Duyên (hôm ấy nhằm ngày Phật 

Ðản,  chùa  đang  cử  hành  Pháp-hội,  có  khoảng  mấy  trăm  thiện 

nam tín nữ tham dự). Sau khi thắp nhang và lạy Phật ba lạy, anh 

rút ra một con dao phay. Ðúng vào lúc anh sắp chặt cánh tay trái 

thì có người phát giác kịp thời nên lập tức ngăn cản, hỏi rằng: "Vì 

sao  anh  lại  muốn  chặt  tay?"  Cao  Ðức  Phước  giải  thích  rằng  vì 

66 

bệnh tình của thân mẫu và muốn chặt tay cúng dường Phật. Lúc 

đó có cư sĩ Lý Cảnh Hoa mách với anh: "Anh hãy mau mau đến 

liêu thất phương trượng mà khẩn cầu Hòa Thượng. Ngài có thần 

thông, có thể Ngài sẽ cứu được mẹ anh khỏi bệnh đấy!" 

Cao  Ðức  Phước  bèn  đến  liêu  thất  phương  trượng,  xin  gặp  Hòa 

Thượng và kể rỏ tự sự. Hoà Thượng bảo anh rằng: "Con hãy đến 

thỉnh cầu Thầy An Từ. Thầy ấy có cách chữa được bệnh của mẹ 

con đấy!" 

Cao Ðức Phước liền tới liêu phòng của tôi và xin tôi mở lòng từ bi 

chữa  bệnh  cho  mẹ  anh.  Vì  nghe  nói  anh  là  người  con  chí  hiếu 

nên tôi nhận lời, dặn anh rằng: "Con cứ đạp xe về trước đi. Thầy 

sẽ đến liền!" Anh ta vui mừng đi ngay. Vì anh đi xe đạp nên phải 

theo  đường  cái;  còn  tôi  thì  đi  bộ  theo  đường  tắt,  nên  đến  nơi 

trước anh ta mười phút. 

Vừa bước vào nhà đã thấy tôi có mặt ở đó rồi, Cao Ðức Phước 

vô cùng kinh ngạc hỏi: "Bạch Thầy! Làm thế nào mà Thầy lại tới 

trước  con?  Thầy  đi  bộ  mà  còn  nhanh  hơn  con  đi  xe  đạp  nữa!" 

Bấy giờ cả nhà, từ già đến trẻ, đều tới đảnh lễ tôi; thật là:  

Bình thời bất thiêu hương, 

Lâm thời bao Phật cước! 

 (Thường thì chẳng chịu thắp hương,  

 Tới khi nguy cấp ôm chân Phật liền!) 

Bấy  giờ,  tôi  viết  một  bài  sớ  xin  cho  thân  mẫu  của  họ  Cao  được 

lành bệnh. Sau khi đốt tờ sớ, bệnh nhân nằm ngủ một cách thanh 

thản  và  mọi  người  đều  đi  nghỉ.  Sáng  hôm  sau,  bệnh  nhân  ngồi 

67 

dậy và gọi con bằng tên tộc: "Cử ơi, Cử con ơi, Mẹ đói lắm, mẹ 

muốn ăn chút cháo!" Cao Ðức Phước nghe tiếng thân mẫu gọi thì 

mừng rỡ vô cùng, vội vàng đi nấu cháo ngay. Bệnh nhân ăn hết 

một bát cháo thì tỉnh táo hẳn và có thể nói chuyện được (đã tám 

ngày qua bệnh nhân cứ nằm thiêm thiếp, không nói không rằng, 

không ăn không uống, môi thì thâm mà lưỡi cũng đen sì). 

Cao Ðức Phước hỏi: "Thưa mẹ, mấy ngày hôm nay mẹ cảm thấy 

trong người như thế nào?" 

Thân mẫu anh ta đáp: "Ôi! Mẹ đi lạc, không tìm ra đường về nhà, 

Mẹ  thấy  đâu  đâu  cũng  là  một  màn  đen  dầy  đặc,  không  có  mặt 

trời,  không  có  mặt  trăng  gì,  cũng  chẳng  có  ngôi  sao.  Mẹ  không 

biết đông tây nam bắc là đâu nữa. Mẹ cứ mò mẫm trong cảnh tối 

tăm ấy không biết bao nhiêu ngày rồi nữa, mãi cho đến tối hôm 

qua thì bỗng có một vị Sư tới dẫn mẹ về nhà!" 

Cao Ðức Phước nghe thân mẫu nói thế thì đã đoán hiểu được sự 

tình, nên lại hỏi: "Mẹ à! Vị Sư ấy đó hình dáng như thế nào?" Mẹ 

anh  trả  lời:  "Vị  Sư  ấy  mặc  y  rách  vá  nhiều  chỗ  lắm!"  Cao  Ðức 

Phước  trỏ  vào  tôi,  hỏi:  "Thế  mẹ  nhìn  xem,  có  phải  là  vị  Sư  này 

không?"  Bà  ta  chăm  chú  nhìn  tôi,  rồi  nói:  "Ðúng  rồi!  Vị  Sư  này 

chính là người đã đưa mẹ về nhà đây mà!" 

Sau đó, cả gia đình của Cao Ðức Phước đều đến xin quy y với 

tôi; thân mẫu anh ta cũng dần dần bình phục. 

(Ngày 15 tháng 7 năm 1983) 



68 

Quả Thuấn Ðốt Thân Cúng Phật 

Khi  còn  ở  Ðông  Bắc  (Mãn  Châu),  tôi  có  thâu  nhận  một  đệ  tử, 

Pháp danh là Quả Thuấn. Y vốn họ Diêu; người ta thường gọi y 

là  "Lão  Diêu."  Y  cư  ngụ  tại  làng  Ðại  Nam  Câu,  cách  thành  phố 

Hợp  Nhĩ  Tân  hai  mươi  dặm  về  phía  nam.  Khi  chưa  quy  y  Tam 

Bảo,  Lão  Diêu  là  một  kẻ  du  thủ  du  thực,  không  nghề  nghiệp,  y 

chẳng những hút nha phiến mà còn chích thuốc phiện nữa, có thể 

nói là rượu chè, cờ bạc, trai gái, chẳng có thứ nào mà y bỏ sót! 

Lúc bấy giờ Nhật Bản đang thống trị khu vực Ðông Bắc, thành lập 

nước  Mãn  Châu,  và  lập  phế  đế  của  nhà  Thanh  là  vua  Tuyên 

Thống lên làm Hoàng-đế Mãn Châu quốc. Tuy nhiên, trên thực tế 

thì Hoàng-đế Tuyên Thống chỉ là một ông vua bù nhìn, bởi toàn 

bộ  hệ  thống  chính  quyền  đều  do  người  Nhật  thao  túng.  Nhằm 

ngăn chặn sự xâm lược (nước Trung Hoa) của Liên Sô, Nhật Bản 

cho xây một công trình quốc phòng tại mạn sông Hắc Hà và lùng 

sục  khắp  nơi  để  bắt  người  về  làm  việc.  Thợ  thuyền  phải  đóng 

góp  công  sức  nhưng  hoàn  toàn  không  được  tiền  thù  lao.  Người 

nào bị đưa vào trại lao động cũng đều buồn bực, ủ rũ suốt ngày, 

vì không biết đến bao giờ mới được về lại quê quán. Nghe kể về 

đời sống trong trại lao động thì ai nấy đều rùng mình, sợ hãi đến 

nỗi không rét mà run! Nơi ấy thật đúng là địa ngục ở trần gian khổ 

sở không thể tả xiết! 

Lúc  ấy,  Quả  Thuấn  là  kẻ  lang  thang  không  nghề  nghiệp  nên  bị 

lính  Nhật  bắt  và  đưa  về  trại  lao  động  ở  mạn  sông  Bắc  Hà.  Ban 

ngày  phải  làm  việc  quần  quật  như  trâu  như  ngựa;  ban  đêm  chỉ 

đắp cái bao kết bằng sợi cói mà ngủ, không thể nào chống nổi giá 

rét. Vì thế, y luôn luôn suy tính, tìm cách trốn khỏi doanh trại. Bốn 

phía  của  trại  lao  động  đều  được  bao  bọc  bởi  hàng  rào  có  mắc 

69 

điện  với  cường  độ  mạnh,  bất  cứ  sanh  vật  nào  chạm  vào  cũng 

đều  bị  điện  giật  mà  chết  ngay  tức  khắc.  Mặc  dầu  có  sự  đe  dọa 

của hàng rào điện, nhưng vì không chịu nổi sự ngược đãi tàn ác, 

vô nhân đạo của lính Nhật, nên lúc nào y cũng để tâm rình tìm cơ 

hội đào thoát. 

Một  đêm  nọ,  vì  muốn  tìm  tự  do  nên  Quả  Thuấn  bất  chấp  mọi 

nguy hiểm, quyết định rời khỏi trại lao động. Ðúng vào lúc y dợm 

chân tính trốn đi thì đột nhiên có một ông già râu tóc bạc phơ hiện 

ra và nói với y rằng: "Hiện tại chưa phải lúc; đợi đến khi khổ nạn 

của con đã hết thì Ta sẽ báo cho con biết. Ta hy vọng là con sẽ 

đặc biệt chú ý,  đừng để lỡ cơ hội!" Nói  xong, ông già biến  mất. 

Quả Thuấn nghe theo lời ông già, trở về doanh trại chờ đợi. 

Khoảng  chừng  hai  tuần  sau,  Quả  Thuấn  mộng  thấy  ông  già  râu 

tóc bạc phơ ấy nói với y rằng: "Hôm nay là thời cơ đào thoát của 

con. Ngoài cửa có một con chó trắng, con hãy đi theo nó. Tuyệt 

đối không được sơ hở. Con hãy nhớ kỹ! Hãy nhớ kỹ!" Quả Thuấn 

thức giấc, vừa mừng vừa sợ. Ra tới ngoài cửa thì thấy quả nhiên 

có con chó trắng đứng chờ; y bèn làm theo lời căn dặn của ông 

già, để con chó đi trước, còn y thì bám sát đằng sau. Khi tới chỗ 

hàng rào điện, con chó nhanh nhẹn phóng mình nhảy qua. Ðộng 

tác ấy như gợi ý cho Quả Thuấn, y liền bắt chước theo cách của 

con chó. Quả Thuấn lúc bấy giờ là "phước chí tâm linh" (khi vận 

may đến thì tâm trí tự nhiên sáng suốt, nhạy bén), y lanh trí lấy 

bao cói đang dùng khoác cho đỡ lạnh để lên trên hàng rào điện, 

rồi trườn qua rào. Ðược bình yên vô sự thoát khỏi hang cọp rồi, y 

quay lại nhìn thì không còn thấy con chó trắng đâu nữa, có lẽ là 

thần nhân đã giúp đỡ y vậy. 

70 

Ðể tránh sự truy nã của lính Nhật, ban ngày Quả Thuấn phải lẩn 

trốn trong rừng rú, khát thì uống nước khe nước suối, đói thì ăn 

cỏ ăn lá, đợi đến đêm mới dám đi tiếp. Trải qua nhiều ngày gian 

khổ như thế y mới về lại được làng cũ. Sau lần chịu đựng bao sợ 

hãi, cực nhọc ấy, y cảm thấy đời người là đau khổ nên quyết chí 

xuất  gia  tu  Ðạo.  Y  tìm  đến  các  chùa  nhưng  không  nơi  nào  chịu 

thâu  nhận  y  cả.  Khi  y  tới  chùa  Tam  Duyên,  bởi  thấy  y  ăn  mặc 

rách rưới nên người ta cho rằng y là kẻ ăn mày và đến xin xuất 

gia là vì cuộc sống; do đó cũng không muốn thâu nhận y. 

Chính  vào  lúc  Quả  Thuấn  đang  lâm  vào  tình  trạng  "chùa  lớn 

không thâu, chùa nhỏ không nhận" ấy, thì bỗng đâu xuất hiện một 

"quái  nhân,"  trông  giống  như  một  kẻ  ăn  mày  vậy.  Quái  nhân  tự 

xưng là một kẻ tu hành lão luyện, biết pháp thuật "36 Thiên cang, 

72 Ðịa sát," có thể cỡi mây cỡi mưa, có thể kêu mưa gọi gió, có 

thể  chữa  trị  mọi  nan  y  tạp  chứng,  có  thuật  "diệu  thủ  hồi  xuân," 

làm  cho  người  chết  sống  lại...  Y  tự  quảng  cáo,  khoe  khoang 

khoác  lác  một  hồi  mà  chẳng  có  người  nào  tin  cả.  Song  le,  Quả 

Thuấn lại tin tưởng và tôn anh ta làm thầy; rồi đem tiền bạc mà y 

kiếm  được  bằng  những  thủ  đoạn  bất  chánh  để  cung  phụng  anh 

ta. Sau một thời gian, phát hiện ra anh ta không có bản lãnh gì cả 

và chỉ là một tên vô lại, Quả Thuấn bèn bỏ đi. 

Có  một  hôm,  tôi  đến  làng  Ðại  Nam  Câu  để  chữa  bệnh  cho  mẹ 

của cư sĩ Cao Ðức Phước. Bệnh tình của bà ta rất trầm trọng, cả 

Trung y lẫn Tây y đều đành chịu bó tay, không chữa trị được. Tôi 

bèn  dùng  thần  chú  gia  trì,  kết  quả  là  không  thuốc  mà  lành.  Cả 

làng đều biết được tin này và cho đó là một thần tích. Lão Diêu 

(tức Quả Thuấn) biết được chuyện ấy liền tìm đến và quỳ trước 

mặt tôi, không chịu đứng dậy, cầu xin tôi thâu nhận  y làm đệ tử 

71 

xuất  gia.  Lúc  ấy  tôi  không  chú  ý  gì  tới  y,  cứ  ngồi  day  mặt  vào 

tường. Chừng một tiếng đồng hồ sau, tôi quay lại nhìn thì thấy y 

vẫn còn quỳ ở đó. Tôi hỏi y: "Chú làm gì vậy?" 

Y đáp: "Bạch Thầy, xin Thầy từ bi thâu nạp con làm đệ tử." 

Tôi nói: "Chú muốn theo tôi xuất gia ư? Thế nhưng tôi không có 

đức hạnh, cũng chẳng có công phu gì để truyền dạy cho chú cả; 

e rằng chỉ làm cho chú thất vọng mà thôi!" 

Y nói: "Bạch Thầy, chỉ cần Thầy chịu thâu nhận con làm đệ tử là 

con mãn nguyện rồi. Con không cầu mong điều gì khác." 

Tôi  nói:  "Xuất  gia  là  việc  khổ  sở  lắm,  phải  nhẫn  nhục  những 

chuyện  người  khác  không  thể  nhẫn  nhục  được,  phải  nhường 

nhịn những điều người khác không thể nhường  nhịn được, phải 

cam chịu những vất vả nhọc nhằn mà người khác không thể cam 

chịu  được,  phải  chịu  đựng  những  sự  ngược  đãi  mà  người  khác 

không thể chịu đựng nổi, chú có thể chịu được chăng? Nếu chú 

chịu được thì tôi sẽ nhận chú làm đệ tử; còn nếu chú làm không 

được thì đừng theo tôi xuất gia!" 

Lão Diêu lập tức trả lời chẳng chút đắn đo: "Bạch Thầy! Mọi cực 

khổ,  vất  vả  con  đều  có  thể  nhẫn  chịu  được  cả.  Xuất  gia  tuy  là 

khổ,  nhưng  con  tin  chắc  là  không  thể  nào  khổ  bằng  sống  trong 

trại lao động. Con tin rằng con có thể chịu đựng được!" 

Qua cuộc đối đáp ấy, tôi nhận thấy y quả có thể chịu khổ được; 

do đó, tôi đưa y về Chùa Tam Duyên, cho xuất gia làm Sa Di, và 

bảo y làm việc trong nhà bếp. Quả Thuấn làm việc rất cẩn thận, 

và cũng rất siêng năng dụng công tu học. Song le, vì y không có 

thiện duyên với các sư huynh và sư đệ đồng tu nên thường bị họ 

72 

ức  hiếp.  Quả  Thuấn  bèn  nói  với  tôi:  "Bạch  Thầy!  Các  sư  huynh 

sư  đệ  cứ  vô  duyên  vô  cớ  mà  la  mắng  con;  vậy  con  phải  làm 

sao?" 

Tôi trả lời: "Nếu đã chịu không nổi nữa thì con có thể tu hành một 

mình vậy." 

Cạnh  ngôi  miếu  Long  Vương  dưới  chân  núi  Tây  Sơn,  làng  Ðại 

Nam Câu, có một khoảnh đất trống nên Quả Thuấn tự dựng một 

căn  nhà  tranh  tại  đó  để  làm  nơi  tu  hành.  Ngày  làm  xong  nhà 

tranh,  Quả  Thuấn  tới  Chùa  Tam  Duyên  mời  tôi  đến  khai  quang 

tượng Phật. Tôi dẫn theo vài đệ tử cùng đi. Ðến tối thì có mười 

con rồng (hóa thành người) tới xin quy y. Lúc đó là vào đầu mùa 

hạ, thời tiết khô khan, không có mưa, nên đồng khô cỏ cháy, lúa 

mạ úa vàng. Các nông dân- những người chỉ biết trông cậy vào 

trời để có miếng ăn - đều ngao ngán, than khổ; lắm lúc lại thầm 

hỏi trời xanh, khẩn cầu trời cao từ bi thương xót ban bố cho vài 

giọt nước "cam lồ." 

Tôi hỏi các vị Rồng: "Việc của các vị là làm mưa, vậy mà tại sao 

trời lại khô hạn như vậy? Vì sao không có mưa xuống?" 

Các  vị  Rồng  đáp  rằng:  "Bạch  Thầy!  Không  có  lệnh  của  Ngọc-

Hoàng Thượng Ðế thì chúng tôi không dám làm mưa. Nếu chúng 

tôi cãi lệnh thì sẽ bị trừng phạt." 

Tôi  nói:  "Các  vị  hãy  đến  Linh  Tiêu  Bảo  Ðiện  của  Ngọc  Hoàng 

Thượng Ðế, xin Ðại Ðế từ bi cho mưa xuống nội trong bốn mươi 

dặm chung quanh nơi này. Nếu ngày mai trời mưa thì ngày mốt 

các vị được quy y. Ðó là điều kiện trao đổi của chúng tôi!" 

73 

Qua hôm sau, quả nhiên có cơn mưa trút xuống trong chu vi bốn 

mươi dặm, lúa mạ được thấm nhuần nước mưa nên trở nên tươi 

tốt,  lương  thực  thu  hoạch  vào  mùa  thu  còn  được  nhiều  hơn  cả 

các năm trước. Hôm sau nữa, những vị Rồng đến nhà tranh và ra 

trước chánh điện để thọ Tam Quy Y. Ðể kỷ niệm sự việc này, tôi 

mới  đặc  biệt  đặt  tên  căn  nhà  tranh  ấy  là  "Long  Vũ  Mao  Bồng" 

(Nhà  Tranh  Rồng  Làm  Mưa),  và  viết  tên  lên  tấm  biển  cho  treo 

trước cửa. 

Sau  đó,  Quả  Thuấn  phát  nguyện  đốt  thân  để  cúng  dường  chư 

Phật. Y tự chuẩn bị củi và xăng, rồi ngồi trên giàn củi tự châm lửa 

vào xăng, thân thể bốc cháy thành tro. Ngày hôm sau, dân trong 

làng phát hiện ra là Long Vũ Mao Bồng đã bị thiêu hủy nên đến 

nơi để xem xét thì thấy thân thể của Quả Thuấn tuy đã thành tro 

nhưng quả tim vẫn còn nguyên vẹn, không bị lửa thiêu mất. Mọi 

người đều tán thán không ngớt; và sau đó đem tro cốt với quả tim 

của Quả Thuấn mai táng tại chỗ. 

Mọi  thứ  trên  thế  gian  đều  phải  trải  qua  giai  đoạn  Thành,  Trụ, 

Hoại,  Không  -  sanh  ra  rồi  tồn  tại,  biến  hoại  đi,  và  cuối  cùng  tiêu 

tan mất - cứ tuần hoàn như thế, không gián đoạn. Nếu thấu triệt 

được đạo lý này thì các bạn sẽ không vì bất kỳ sự việc gì trên cõi 

đời này mà sanh chấp trước hoặc khởi phiền não. Hể các bạn có 

thể "nhìn xuyên thủng" rồi buông bỏ hết, thì sẽ chẳng có vấn đề 

gì cả! 



74 

Nhân Duyên Khiến Quả Năng Xuất Gia 

Vào  mùa  đông  một  năm  nọ,  tôi  vì  Phật  sự  nên  phải  _tới  nam 

thành  phố  Hợp  Nhĩ  Tân.  Ngang  qua  một  quán  trọ,  vì  người  chủ 

quán  trọ  ấy  là  đệ  tử  quy  y  của  tôi  nên  tôi  ghé  vào  thăm.  Ông  ta 

nói với tôi: "Bạch Sư phụ! Trong quán trọ của con có một khách 

trọ ăn chay trường, anh ta muốn xuất gia tu hành nhưng chưa tìm 

được chùa nào cả. Chẳng hay Sư Phụ có thể thâu nhận anh ta 

làm đệ tử chăng?" 

Tôi hỏi: "Vì sao anh ta muốn xuất gia?" 

Ông ta đáp: "Bạch Sư Phụ! Anh ta là người Sơn Ðông, làm nghề 

thợ  may,  và  chung  sống  với  một  cô  gái  nghiện  thuốc  phiện.  Có 

một hôm, nhân lúc anh ta đi vắng, cô gái kia lấy trọn số tiền dành 

dụm  của  anh  ta  rồi  trốn  đi.  Tối  đến,  anh  về  nhà  thì  mới  hay  cả 

người lẫn của đều mất! Bởi bị một vố nặng nề như thế nên anh ta 

sanh ra chán nản, cảm thấy đời người vô vị, chỉ muốn xuất gia tu 

hành. Anh ta đến Chùa Cực Lạc ở Nam Cương, thành phố Hợp 

Nhĩ Tân, định xin xuất gia với Thầy Như Quang, song Thầy Như 

Quang không muốn thâu nhận anh ta làm đệ tử. Anh ta bất đắc dĩ 

phải  ở  trọ  trong  quán  của  con,  suốt  ngày  mặt  mày  ủ  dột,  rầu  rĩ 

không vui, chẳng hề chuyện trò với ai cả; thật là đáng thương!" 

Nghe vậy, tôi bảo người chủ quán: "Hãy bảo anh ta ra đây!" Chủ 

quán liền đi gọi, nhưng anh ta không chịu ra, có lẽ vì thấy tôi ăn 

mặc rách rưới, trông chẳng có vẻ một ông Hòa Thượng có chùa! 

Gọi đến lần thứ hai thì anh ta mới miễn cưỡng đi ra; mở miệng là 

hỏi liền: "Thầy gọi tôi đến để làm gì?" (Người Sơn Ðông thường 

lòng ngay dạ thẳng, nghĩ sao nói vậy.)  

Tôi bảo anh ta: "Tôi tới đây chính là để tìm chú!" 

75 

Anh ta vô cùng kinh ngạc, hỏi lại rằng: "Thầy có biết tôi sao?" 

Tôi  nói:  "Hãy  khoan  nói  tới  chuyện  đó.  Chú  có  muốn  xuất  gia 

không?  Chùa  tôi  hiện  cần  một  người  lo  việc  cơm  nước;  chú  có 

thể  lấy  đó  làm  cơ  hội  để  tu  khổ hạnh.  Ở  đó  thì  có  cơm  cho  chú 

ăn, có phòng cho chú ở; nhưng không có tiền cho chú tiêu dùng. 

Thế nào, chú có muốn đến đó chăng?" 

Vì  nghe  tôi  nói  bằng  lòng  nhận  anh  ta  làm  đệ  tử  nên  anh  ta  vui 

mừng  đáp:  "Con  sẵn  sàng  đi  ngay!"  Anh  ta  lập  tức  theo  tôi  về 

chùa và lo việc nấu ăn trong chùa. Sau đó anh ta thọ Giới Sa Di, 

Pháp danh là Quả Năng. 

Một hôm, Quả Năng nổi cơn bốc đồng, tự ý làm một cái kháng15 

trong  một  căn  phòng  nhỏ  mà  không  xin  phép  người  trong  chùa 

trước. Lúc bấy giờ tôi hoàn toàn không rõ nội tình, song có người 

nói  bóng  gió  trước  mặt  tôi  rằng:  "Thâu  đệ  tử  mà  dạy  dỗ  không 

nổi; thật là mất mặt! Làm đệ tử chưa xong đã muốn làm Tổ Sư!" 

Tôi lấy làm lạ, bèn ra nhà sau xem gì thì gặp một huynh đệ, thầy 

ấy  nói  với  tôi:  "Ðệ  tử  của  ông  làm  loạn,  không  giữ  quy  củ  của 

chùa, chưa được phép mà đã tự ý làm riêng một cái kháng!" 

Tôi bèn tới phòng Quả Năng thì quả nhiên thấy anh ta đang ngồi 

thiền trên kháng. Trông thấy tôi, anh ta liền bước xuống đảnh lễ. 

Tôi hỏi: "Ai bảo con làm cái kháng này?" 

Quả năng đáp: "Không ai bảo cả!" 

Tôi nói: "Ðã không ai bảo thì sao con lại tự tiện như vậy? Con đã 

phạm quy củ rồi đó!" 

76 

Quả  Năng  không  nói  gì,  chỉ  lẳng  lặng  quỳ  xuống.  Tôi  bảo:  "Con 

hãy  ra  trước  điện  Phật  mà  sám  hối,  quỳ  cho  đến  khi  tàn  nén 

hương!" 

Sau khi tôi đi rồi, Quả Năng không ra điện Phật quỳ hương mà lại 

lên kháng ngồi vá áo quần. Nữa giờ sau, tôi tới chánh điện không 

thấy  Quả Năng quỳ hương ở đó. Tôi lại tới phòng Quả Năng và 

hỏi: "Quả Năng! Tại sao con không quỳ hương?" 

Quả Năng đáp: "Chờ một chút!" 

Tôi  nói:  "Con  không  quỳ  hương  thì  Thầy  sẽ  quỳ  thay  cho  con 

vậy!" Thế là tôi ra trước điện Phật thắp hương và quỳ trên gạch. 

Thấy  tôi  quỳ,  Quả  Năng  không  có  cách  gì  khác  hơn  là  tới  sau 

lưng tôi và khẩn khoản: "Sư Phụ! Con biết lỗi rồi, xin Sư Phụ tha 

thứ cho con. Xin Sư Phụ hãy đứng dậy, con đang quỳ đây này!" 

Tôi  nói:  "Tôi  dạy  đệ  tử  không  nổi,  song  le,  tôi  vẫn  có  thể  dạy 

chính tôi!" Kể từ sau lần giáo huấn ấy, Quả Năng luôn luôn tuân 

giữ quy củ và dụng công tu hành. Quả Năng có dũng khí "biết lỗi, 

chịu sửa." Tôi hy vọng các bạn  cũng đều có đức tánh biết  nhận 

lỗi và chịu sửa đổi! 



Không Thể Phung Phí Của Trời! 

Có người hỏi tôi: "Theo Thầy thì Pháp Hội Quán Thế Âm Bồ Tát 

Thành  Ðạo  lần  này  sẽ  có  bao  nhiêu  thiện  nam  tín  nữ  đến  tham 

gia?"  Tôi  trả  lời:  "Có  lẽ  chỉ  ba,  bốn  người  mà  thôi!"  Hôm  nay  tôi 

đếm thử thì thấy có hơn bốn trăm người đến dự Pháp-hội; người 

ấy bèn hỏi lại tôi: "Có phải Thầy nói một người là ngụ ý một trăm 

người?" Tôi nói: "Tôi không biết!" 

77 

Pháp Hội Quán Âm năm nay, đại chúng có phần thành tâm hơn 

những năm qua. Những năm trước trong Pháp-hội, lúc dùng cơm 

mọi người đều nói năng ồn ào, không tuân theo quy củ của Trai 

Ðường. Ðã vậy, nhiều người lại vất bỏ cơm và thức ăn thừa vào 

thùng rác; hoặc ăn xong thì không tùy hỷ công đức mà lại bỏ đi. 

Năm  nay  tình  hình  nói  chung  đã  cải  thiện  rất  nhiều,  mọi  người 

không  nói  chuyện  ồn  ào  mà  cũng  không  phí  phạm  vật  thực,  và 

cũng  rất  ít  người  vội  vã  trở  về  San  Francisco,  đó  là  điều  đáng 

mừng! 

Sau  này,  những  khi  có  Pháp-hội,  thì  cần  phải  nhắc  nhở  mọi 

người  không  nên  nói  chuyện  trong  giờ  ăn  và  phải  biết  quý  vật 

thực, chớ nên phí phạm, vất bỏ thức ăn. Cổ nhân có bài thơ như 

sau: 

Sừ hòa nhật đương ngọ, 

Hãn trích hòa hạ thổ, 

Thùy tri bàn trung xan 

Lạp lạp giai tân khổ! 

 Nghĩa là: 

 Bừa đất dưới nắng trưa,  

 Mồ hôi đẫm bông lúa,  

 Bưng bát cơm ai biết,  

 Mỗi hạt mỗi gian khổ!  

Ða số người đời không biết đến đạo lý "mỗi hạt mỗi gian khổ," do 

đó họ mặc sức phí phạm của trời, tha hồ hủy hoại thức ăn. Các 

78 

bạn  nên  biết  rằng  lý  do  nhiều  người  không  có  cơm  ăn  trên  thế 

giới này là vì xưa kia họ đã phí phạm thực phẩm, nên kiếp này họ 

phải gánh chịu quả báo là không có cơm ăn. Tôi cần phải nói ra 

đạo  lý  đơn  giản  này  cho  mọi  người  hiểu  rõ  để  sau  không  còn 

phung phí thực phẩm một cách vô lý nữa. 

Những  người  quản  lý  nhà  bếp  cần  phải  sáng  suốt,  đồ  ăn  thức 

uống chuẩn bị cho đại chúng cần đủ dinh dưỡng và phải hợp vệ 

sinh. Các bạn phục vụ đại chúng thì công đức vô lượng. Mỗi ngày 

đều  phải  kiểm  soát  tủ  lạnh,  xem  loại  thực  phẩm  nào  dễ  hư  thì 

dùng trước, loại nào lâu hư thì giữ gìn cho tươi tốt để dùng sau; 

không  được  để  thực  phẩm  hư  thối  rồi  vất  vào  thùng  rác  vì  như 

thế  là  tạo  tội,  gây  nghiệp.  Mọi  người  cần  phải  cẩn  thận  về  điểm 

này! 

Coi sóc việc ăn uống của đại chúng, biết điều hòa cho thích đáng 

thì  có  công  đức;  nếu  điều  hòa  không  khéo  thì  sẽ  mang  tội.  Lập 

công thì dễ, vì chỉ do cách làm việc của mình, hợp quy tắc thì có 

công, không hợp quy tắc thì có tội. Nói tóm lại, công hay tội đều 

do một tay mình mà ra, biết quý, không phí phạm thực vật, thì có 

công; làm hư thối, vứt bỏ vật thực một cách vô lý, thì sẽ mang tội! 

(Vạn Phật Thánh Thành, 

ngày 24 tháng 7 năm 1983) 



Cần Phải Kiểm Tra Những Sách Xuất Bản 

Tổng Hội Phật Giáo Pháp Giới và trường Ðại-học Pháp Giới Phật 

Giáo đã xuất bản rất nhiều sách về Phật-giáo; song le, có một số 

sách chưa đạt tới chỗ tận thiện tận mỹ. Từ nay về sau, bất luận là 

79 

sách do ai giảng giải hoặc soạn thảo, tất cả đều phải được kiểm 

tra cẩn thận trước khi ấn hành. Sau khi được sự đồng ý của mọi 

người, chắc chắn là sách không còn sai sót gì nữa, thì mới được 

đem in. 

Từ nay về sau, tất cả mọi việc ở Vạn Phật Thánh Thành đều phải 

được tiến hành với tác phong dân chủ, chí công vô tư, công minh 

chính  trực,  không  thiên  vị,  và  với  tinh  thần  cầu  tiến  theo  chiều 

hướng chân, thiện, mỹ. Các sách do chúng ta ấn hành đều không 

còn có sai sót gì cả; bởi vì nếu có sai sót thì sẽ ảnh hưởng xấu 

cho  mọi  người,  và  còn  bị  phê  bình  nữa.  Do  đó,  hy  vọng  mọi 

người hãy nổ lực, cố gắng làm cho hoàn hảo, đến nơi tận thiện 

tận mỹ. 

Kinh Phật chứa đựng những lời giáo huấn từ chính kim khẩu của 

Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  ra,  do  đó,  một  từ  cũng  không 

được  sửa,  một  chữ  cũng  không  được  sót,  nếu  không,  chẳng 

những  là  không  có  công  mà  ngược  lại,  còn  mang  tội  nữa.  Cổ 

nhân dạy rằng: 

Y văn giải nghĩa, 

Tam thế Phật oan, 

Ly Kinh nhất tự, 

Tức đồng ma thuyết. 

 Nghĩa là: 

 Giảng nghĩa theo văn: 

 Oan ba đời Phật.  

80 

 Rời Kinh một chữ: 

 Thành lời ma nói.  

Từ đó chúng ta có thể thấy rằng phiên dịch kinh điển không phải 

là một công việc dễ dàng. Hy vọng mọi người đều dốc hết năng 

lực để phiên dịch nên những bộ kinh hoàn toàn phù hợp với ý chỉ 

của  chư  Phật,  không  có  khuyết  điểm.  Như  thế,  một  khi  được 

truyền  bá  rộng  rãi,  các  bộ  kinh  sách  ấy  sẽ  giúp  cho  độc  giả 

hưởng được sự ích lợi của Phật Pháp! 



Tu Ðạo Cần Phải "Quý Phước, Cầu Huệ" 

Tín đồ Phật Giáo chúng ta khi chưa thành Phật thì _cần phải biết 

"quý phước, cầu huệ." Hễ biết quý phước thì phước báu gia tăng, 

còn cầu huệ thì trí huệ tăng trưởng. 

Các bạn hãy nhìn xem: Người đời có vô số hoàn cảnh khác nhau. 

Có những người được phước báu rất lớn, không cần phải làm gì 

cả  mà  lại  được  vạn  sự  như  ý,  mọi  thứ  đều  có  sẵn,  đời  sống  rất 

sung  túc;  họ  không  buồn  không  lo,  sung  sướng  vô  cùng,  đó  là 

nhờ khi trước họ đã từng tu phước rất nhiều, nên nay mới được 

hưởng phước báo lớn lao như thế! Có những người thì lại có trí 

nhớ rất tốt, chỉ xem qua một lần là không bao giờ quên. Họ vừa 

thông  minh  vừa  khoẻ  mạnh,  và  còn  có  biện  tài  vô  ngại;  khi  họ 

thuyết Pháp thì  có hiện tượng  "trời mưa hoa  xuống, đất trồi sen 

vàng" xảy ra. Vì sao họ có khả năng ấy? Là vì khi xưa họ đã từng 

tu huệ rất nhiều! 

Làm thế nào để  tu huệ và tu từ  đâu? Trước hết, hãy bắt  đầu từ 

Ðại  Thừa,  đọc  tụng  kinh  điển  Ðại  Thừa,  nghiên  cứu  Tam  Tạng 

81 

cho thật thấu đáo, cho tới mức viên mãn, miệng có thể đọc thuộc, 

tâm  có  thể  nghĩ  suy.  Sáng  cũng  như  chiều,  ngày  ngày  dùi  mài 

Tam Tạng16 cho làu thông, thấu triệt, thì đại trí huệ khai mở, kiếp 

sau nhất định sẽ vừa thông minh vừa biện tài. 

Chúng  ta  đã  biết  thế  nào  là  "quý  phước,  cầu  huệ"  thì  cần  phải 

quý tiếc đồ vật, không nên làm hư hại vật dụng. Làm những công 

việc như sửa cầu, đắp đường, cất chùa, dựng tháp, bố thí y phục, 

bố  thí  vật  thực,  cứu  giúp  người  nghèo  khổ  tức  là  tu  phước,  tạo 

phước điền. Còn giảng Kinh thuyết Pháp, in kinh sách để truyền 

bá, phiên dịch kinh điển, tô vẽ tranh Phật... là thuộc về pháp môn 

tu huệ. Giả sử các bạn không muốn có phước báo và cũng không 

muốn  có  trí  huệ,  thì  chẳng  còn  lời  gì  để  nói.  Song,  nếu  các  bạn 

muốn có phước báo, muốn có trí huệ, thì hãy mau mau tu phước, 

cầu  huệ.  Không  được  lãng  phí  phước  báo  và  cũng  không  được 

bỏ  trí  huệ  một  cách  tùy  tiện!  "Quý  phước,  cầu  huệ"  là  một  công 

việc lớn lao, tất yếu mà mọi tín đồ Phật giáo cần phải thực hành! 



Tính Nóng Nảy Là Nhân Duyên Chướng Ngại Việc Tu Ðạo 

Có  câu  rằng:  "Phiền  não  là  Bồ-đề."  Có  người  hỏi:  "Thế  thì,  nếu 

không  sanh  phiền  não  phải  chăng  sẽ  không  có  Bồ-đề?"  Không 

phải!  Bởi  vì  bản  thân  của  phiền  não  chính  là  Bồ-đề!  Thế  nào  là 

Bồ-đề?  Bồ-đề  tức  là  không  sanh  phiền  não!  Nếu  con  người  chỉ 

sanh ra phiền não mà thôi, thì phiền não vẫn cứ là phiền não và 

Bồ-đề vẫn cứ là Bồ-đề, do đó, các bạn đừng hiểu lầm ý nghĩa của 

câu trên. 

Các bạn phải biết rằng một khi chính bản thân mình đạt tới cảnh 

giới thật sự không còn phiền não, không còn vô minh, không còn 

82 

vọng  tưởng,  không  còn  dục  niệm  nữa,  thì  dầu  có  nóng  tánh  đôi 

chút cũng vẫn có thể tha thứ được. Song, đương nhiên tốt nhất là 

không  còn  tánh  nóng  nảy,  cùng  với  mọi  người  chung  sống  một 

cách vui vẻ, hòa thuận, đoàn kết, khiến cho ai nấy đều cảm thấy 

thân thiết. 

Người  tu  Ðạo  nên  dùng  đức  hạnh  để  cảm  hóa  kẻ  khác,  chứ 

không nên dùng thế lực để áp bức người ta. Ðối với bất cứ người 

nào các bạn cũng nên nói đạo lý, để cho ai nấy đều hết lòng cảm 

phục, khâm phục các bạn là người có tài cán, có đạo đức, có học 

vấn, có lòng từ bi. Bằng không, nếu các bạn bị vướng vào vòng 

danh  lợi,  thì  sẽ  cách  xa  con  đường  của  Phật  tới  mười  vạn  tám 

ngàn dặm, các bạn cần phải đặc biệt chú ý điểm này. 

Xuất  gia  tu  Ðạo  là  tu  đạo  gì?  Là  tu  Ðạo  Nhẫn  Nhục.  Người  nào 

nổi nóng tức giận là đi ngược với Ðạo, vĩnh viễn không thể có sự 

tương ưng với Ðạo được. Nổi nóng là một tánh rất xấu, và cũng 

là  nhân  duyên  chướng  ngại  trên  bước  đường  tu  Ðạo.  Hy  vọng 

mọi người đều thận trọng, tuyệt đối không nên phạm lỗi lầm này! 

Người xuất gia tu Ðạo khi chưa nắm vững được căn bản của vấn 

đề  thì  sự  tu  hành  ấy  cũng  giống  như  "nấu  cát  mà  mong  thành 

cơm," dù có nấu bao lâu đi nữa thì cát cũng không thể nào thành 

cơm được! Nếu các bạn không có "lửa" vô minh thì dục niệm sẽ 

ngừng dứt. Vì sao vậy? Các bạn có dục niệm là vì trong lòng có 

"lửa giận." Do đó các bạn cứ cảm thấy thế này là "không được," 

thế  nọ  cũng  "không  được,"  rất  nhiều  vấn  đề  "không  được"  xảy 

đến cho các bạn. Vì vậy, người tu Ðạo cần phải dứt sạch phiền 

não thì mọi rắc rối, chướng ngại, mới không còn! 

(Ngày 25 tháng 7 năm 1983) 

83 

Cảnh Giới của Bậc A La Hán Chứng Ðạo 

Trong  phẩm  Tựa,  phẩm  thứ  nhất  của  Kinh  Pháp  Hoa,  có  chép 

rằng: 

"A La Hán, chư lậu dĩ tận, vô phục phiền não, đãi đắc kỷ lợi, tận 

chư hữu kết, tâm đắc tự tại." 

("Bậc A La Hán, đã hết các lậu, không còn phiền não, đạt tới chỗ 

lợi mình, hết mọi 'hữu, kết,' tâm được tự tại.") 

Ðó  là  cảnh  giới  của  bậc  A-la-hán  chứng  đạo.  Bây  giờ  chúng  ta 

hãy tìm hiểu sơ lược ý nghĩa của đoạn văn trên. 

"Chư lậu dĩ tận" (đã hết các lậu). "Chư lậu" ở đây bao gồm sự nói 

nhiều,  nghe  nhiều,  nhìn  hình  sắc  nhiều,  khởi  vọng  tưởng  nhiều. 

Thế nào là "bất lậu," hoặc "không lậu?" Nói một cách vắn tắt thì 

bất lậu tức là: 

Phi lễ vật thị, 

Phi lễ vật thính, 

Phi lễ vật ngôn, 

Phi lễ vật động. 

 Nghĩa là: 

 Trái với lễ giáo thì đừng nhìn,  

 Trái với lễ giáo thì đừng nghe,  

 Trái với lễ giáo thì đừng nói,  

 Trái với lễ giáo thì đừng làm.  

84 

Ở đây, "lễ" tức là quy củ, phép tắc; mà quy củ, phép tắc thì cũng 

chính  là  Giới-luật.  Nếu  các  bạn  không  nhìn  những  gì  trái  với  lễ 

nghĩa  thì  căn  mắt  của  các  bạn  được  thanh  tịnh,  không  nghe 

những gì trái với lễ nghĩa thì căn tai của các bạn được thanh tịnh, 

không nói những lời trái ngược với lễ nghĩa thì căn lưỡi của các 

bạn  được  thanh  tịnh,  không  làm  những  điều  trái  ngược  với  lễ 

nghĩa  thì  căn  thân  của  các  bạn  được  thanh  tịnh.  Khi  sáu  căn 

(mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý) đều thanh tịnh thì không còn lậu nữa. 

Có lậu, thì cũng giống như chiếc bình đựng nước có một lổ làm 

cho  nước  trong  bình  chảy  ra  ngoài,  khiến  bình  vĩnh  viễn  không 

thể  nào  chứa  đầy  nước  được.  Ðối  với  việc  tu  Ðạo,  lậu  chính  là 

phiền não, và tánh nóng nảy, sân hận. Nếu các bạn tu được một 

chút công đức mà lại bị "lửa" vô minh đốt sạch, thì các bạn vĩnh 

viễn không thành Ðạo quả. Mọi người cần phải lưu ý điểm này và 

phải tu hành một cách thận trọng! 

Ngoài  thì  như  như  bất  động  trong  thì  không  có  dục  niệm,  đó  là 

trạng  thái  không  còn  lậu.  Nếu  bề  ngoài  tuy  là  "bất  động"  nhưng 

bên trong vẫn còn bị động, như thế tức là vẫn còn lậu. Nói cách 

khác,  nếu  còn  ý  tưởng  về  dục  niệm,  còn  hành  động  theo  dục 

vọng,  là  còn  lậu;  nếu  không  còn,  là  vô  lậu.  Tu  Ðạo  tức  là  "tu  vô 

lậu," là tu tập công phu phản bổn hoàn nguyên, trở về với bản thể 

trong sạch lúc ban đầu. 

Các bậc Ðại A La Hán đã lọc sạch hết những thứ cặn bã, chỉ còn 

lại  tinh  hoa  mà  thôi,  do  đó  mới  nói  là  các  Ngài  đã  hoàn  toàn 

không còn các lậu nữa. 

"Vô  phục  phiền  não"  (không  còn  phiền  não).  Bậc  A  La  Hán  thì 

không  còn  phiền  não  nữa.  Làm  thế  nào  để  hết  phiền  não? 

Phương pháp rất đơn giản đó chính là không tranh, không tham, 

85 

không cầu, không ích kỷ, không tự lợi, không vọng ngữ! Bậc A La 

Hán chính nhờ làm được như thế nên hết sạch các lậu và không 

còn phiền não nữa. 

"Ðãi đắc kỷ lợi" (đạt tới chỗ lợi mình). Bậc A La Hán đã đạt được 

sự lợi ích của "Thiền duyệt vi thực, Pháp hỷ sung mãn" (lấy niềm 

vui trong thiền định làm thức  ăn,  và tràn  đầy sự an lạc nơi Phật 

Pháp) Các Ngài cũng đều đạt được Vô Tranh Tam Muội, dứt hẳn 

tâm thích hơn thua. Có bài kệ rằng: 

Tranh thị thắng phụ tâm, 

Dữ Ðạo tương vi bội, 

Tiện sanh Tứ Tướng Tâm, 

Do hà đắc Tam-muội? 

 Nghĩa là: 

 Tranh là tâm hơn thua,  

 Ði ngược lại với Ðạo,  

 Sanh ra bốn tướng tâm 

 Làm sao được Tam-muội?  

"Tận chư hữu kết" (hết mọi 'hữu,' 'kết'). "Hữu"17 là hai mươi lăm 

cảnh hữu-tình18 trong Tam Giới. "Kết"19 là do phiền não mà kết 

tập  sanh  tử.  Do  có  kiến  hoặc,  tư  hoặc,  trần  sa  hoặc,  vô  minh 

hoặc mà việc xuất ly Tam Giới của chúng ta bị chướng ngại. Nếu 

chúng ta có thể dẹp hết thói hư tật xấu, trừ sạch những phiền não 


đã kết tập lại với nhau, và dứt hết mọi vấn đề trong Tam Hữu,20 

86 

tức là chúng ta đã "hết mọi hữu, kết," chấm dứt được Phân Ðoạn 

Sanh Tử!21 

"Tâm đắc tự tại" (tâm được tự tại). Vì sao được như vậy? Vì tâm 

được an lạc, tự tại! Vì sao tâm được an vui tự tại? Là vì "đã hết 

các lậu, không còn phiền não, đạt tới chỗ lợi mình, hết mọi hữu, 

kết." Các bậc Ðại A La Hán đã đạt tới cảnh giới: 

Chư lậu dĩ tận, Phạm-hạnh dĩ lập, 

Sở tác dĩ biện, bất thọ hậu hữu. 

 (Các lậu đã hết, Phạm-hạnh22 đã thành,  

 Mọi việc đã xong, không còn đầu thai.) 

Tâm của chúng ta là tha tại chứ không phải là tự tại. "Tha tại" có 

nghĩa là thân thì ở đây nhưng tâm lại không ở đây, không nghĩ về 

Nam triều thì cũng tới Bắc quốc, không nhớ đông tây thì cũng mơ 

nam  bắc,  từ  đầu  đến  cuối  chẳng  có  lúc  nào  ngừng  nghĩ  cả. 

Những vọng tưởng lăng xăng ấy đã đuổi "chủ nhà" đi và để cho 

"vị khách" trần lao từ bên ngoài vào nắm quyền làm chủ, cho nên 

tâm không tự tại. "Tự tại" tức là tâm không còn tạp niệm, tự tánh 

tỏa ánh sáng rực rỡ soi tỏ trời đất, thân tâm đầu thanh tịnh, thanh 

thản, tự do. 

Ðoạn kinh văn trên vô cùng quan trọng cho nên chúng ta cần phải 

ghi  nhớ,  không  được  lãng  quên.  Nếu  nghiên  cứu  phần  kinh  văn 

ấy cho tường tận, thấu đáo, tôi cam đoan rằng các bạn sẽ được 

liễu thoát sanh tử, chứng đắc được cảnh giới giống như các bậc 

A La Hán vậy. Không chứng được quả vị A La Hán thì tâm không 

thể  tự  tại  được.  Chỉ  khi  nào  chứng  được  quả  A  La  Hán,  đuổi 

87 

được khách trần, dẹp bỏ được phiền não rồi, thì lúc ấy tâm mới 

tự tại vậy! 



Vì Sao Cần Phải Niệm Phật? 

Vì  sao  lúc  bình  thường  chúng  ta  cần  phải  niệm  Phật?  Lúc  bình 

thường  chúng  ta  thường  niệm  Phật  là  để  chuẩn  bị  cho  lúc  lâm 

chung. 

Thế thì tại sao không đợi  đến lúc lâm chung rồi  hãy niệm Phật? 

Tập  quán  là  thói  quen  được  huân  tập  qua  nhiều  ngày,  nhiều 

tháng.  Cho  nên,  nếu  bình  thường  các  bạn  không  có  tập  quán 

niệm Phật thì đến lúc lâm chung các bạn sẽ không nhớ ra là mình 

cần  phải  niệm  Phật.  Do  đó,  lúc  bình  thường  mình  cần  phải  học 

niệm Phật, tu Pháp-môn Tịnh  Ðộ, đến lúc lâm chung mới không 

hoảng  hốt,  luống  cuống,  mà  trái  lại,  sẽ  an  nhiên  vãng  sanh  Thế 

Giới Cực-lạc! 

Vì sao chúng ta cần phải vãng sanh về Thế Giới Cực Lạc? Là vì 

khi Ðức Phật A Di Ðà ở nhân địa tu hành làm thầy tỳ kheo, Ngài 

đã từng phát bốn mươi tám đại nguyện mà trong đó có nói rằng: 

"Sau  khi  tôi  thành  Phật,  nếu  trong  mười  phương  có  chúng  sanh 

nào  niệm  'A-Di-Ðà  Phật,'  danh  hiệu  của  tôi,  thì  tôi  nhất  định  sẽ 

tiếp dẫn người đó tới thế giới của tôi, và trong tương lai, vị ấy sẽ 

được thành Phật. Ở thế giới của tôi, ai ai cũng đều hóa sanh từ 

hoa sen, nên thân thể của họ hoàn toàn thanh tịnh vô nhiễm." 

Bởi  Ðức  Phật  A  Di  Ðà  đã  phát  nguyện  lớn  như  vậy,  nên  tất  cả 

chúng sanh đều nên tu Pháp-môn Niệm Phật, một pháp-môn rất 

88 

hợp với căn cơ của mọi người và cũng rất dễ tu. Trong Kinh còn 

dạy:  

Ðời  Mạt  Pháp,  một  ức  người  tu  hành  hiếm  khi  có  được  một 

người đắc Ðạo; duy có tu Pháp-môn Niệm Phật là ai cũng được 

độ thoát. 

Ý  nói  rằng  trong  số  một  ức  người  tu  hành,  hiếm  hoi  lắm  mới  có 

một  người  đắc  Ðạo;  chỉ  có  Pháp-môn  Niệm  Phật  là  có  thể  giúp 

mọi  người  vãng  sanh  về  Thế  Giới  Cực  Lạc  và  do  đó  được  độ 

thoát. Ðặc biệt là trong thời Mạt Pháp hiện tại, niệm Phật chính là 

pháp môn hợp với căn cơ của mọi người nhất. 

Song, Âu Mỹ hiện nay không phải đang ở vào thời đại Mạt Pháp 

mà có thể nói là đang ở vào thời đại Chánh Pháp. Vì sao nói Âu 

Mỹ  đang  ở  vào  thời  đại  Chánh  Pháp?  Vì  Phật  Pháp  vừa  mới 

được  truyền  tới  các  nước  ở  phương  Tây  và  hiện  đang  vào  lúc 

hưng thịnh. Do đó, hiện tại ở Mỹ quốc có rất nhiều người rất thích 

tham Thiền, tịnh tọa; đó cũng là biểu hiện của Chánh Pháp. 

Thời  Chánh  Pháp,  ai  cũng  có  thể  tu  Pháp-môn  Niệm  Phật.  Thời 

Mạt Pháp mọi người cũng có thể tu Pháp-môn Niệm Phật, ở bất 

cứ thời đại nào mình cũng có thể tu pháp môn này. Nếu như có 

người đối với các pháp môn khác không thể dụng công được, thì 

nên  tu  Pháp  Niệm  Phật.  Thiền-sư  Vĩnh  Minh  Diên  Thọ  có  nói 

rằng: 

Hữu Thiền, hữu Tịnh Ðộ, 

Do như đái giác hổ. 

( Có Thiền, có Tịnh-Ðộ,  

89 

 Như hổ mọc thêm sừng. ) 

Những  người  vừa  tham  Thiền  và  vừa  niệm  Phật  thì  giống  như 

cọp mà mọc thêm sừng, oai thế vô cùng. Họ có thể: 

Hiện thế vi nhân sư, 

Tương lai tác Phật Tổ. 

 (Ðời này làm Thầy mọi người,  

 Tương lai thành Phật, làm Tổ.) 

Do  đó,  người  chân  chánh  tham  Thiền  tức  là  người  chân  chánh 

niệm  Phật,  người  chân  chánh  niệm  Phật  cũng  chính  là  người 

chân chánh tham Thiền. Nói sâu một chút nữa, người chân chánh 

trì  Giới  chính  là  người  chân  chánh  tham  Thiền,  và  người  chân 

chánh  tham  Thiền  cũng  là  người  chân  chánh  trì  Giới.  Thế  thì, 

người chân chánh giảng Kinh thuyết Pháp, tức là người thật sự vì 

giảng  Kinh  mà  giảng  Kinh,  thì  cũng  là  người  chân  chánh  tham 

Thiền! 

Trong Chứng Ðạo Ca, Ðại-sư Vĩnh Gia có nói rằng: 

Tông diệc thông, Thuyết diệc thông, 

Ðịnh, Huệ viên minh bất trệ không. 

 (Tông cũng thông, Thuyết cũng thông,  

 Ðịnh, Huệ sáng tròn chẳng trệ không.) 

Vậy, người vừa biết tham Thiền lại vừa biết giảng Kinh là người 

thông  suốt  cả  tông  lẫn  thuyết.  Nói  sâu  một  chút  nữa,  thì  người 

chân chánh trì Chú, chân chánh tu Mật Tông, cũng là người chân 

chánh tham Thiền. Vì lẽ đó, tuy nói Thiền, Giáo, Luật, Mật, Tịnh là 

90 

năm pháp môn,  nhưng nếu  xét đến ngọn nguồn thì tất cả chỉ là 

một chứ không phải là sai khác. Nếu giảng sâu thêm chút nữa thì 

ngay  cả  "một"  cũng  chẳng  còn,  thì  làm  gì  mà  có  "năm"  được 

chứ? Người chân chánh học Phật Pháp cần phải hiểu điểm này 

cho rõ ràng. 

Những  kẻ  có  khuynh  hướng  phân  chia  tông  phái  thì  cho  rằng 

Pháp-môn  Niệm  Phật  cao  nhất,  còn  Tham  Thiền  là  không  đúng; 

cũng có người nói Tham Thiền là pháp cao nhất, còn Niệm Phật 

là  sai  lầm,  những  ai  có  quan  niệm  như  thế  đều  là  những  người 

chưa hiểu rõ Phật Pháp. Phải biết rằng: 

Nhất thiết giai thị Phật Pháp, giai bất khả đắc. 

 (Tất cả đều là Phật Pháp, đều không thể chứng đắc.) 

Ðã "không có pháp gì có thể chứng đắc được," hà tất phải chấp 

trước  thêm  những  thứ  không  nên  chấp  trước,  đương  không  có 

chuyện lại tìm thêm chuyện, hoặc gây ra chuyện. 

Nếu  các  bạn  thật  sự  hiểu  rõ  pháp,  thì  "không  có  pháp  gì  có  thể 

chứng  đắc  được."  Song  le,  đối  với  những  ai  không  hiểu  Phật 

Pháp mà mình nói rằng cái gì cũng hoàn toàn không có cả thì họ 

sẽ  thất  vọng.  Do  đó,  Ðức  Phật  dạy  Quyền  Pháp23  để  đưa  về 

Thực Pháp24 và thuyết giảng Quyền Trí để dẫn về Thực Trí. 

Vậy,  Thực  Trí  là  gì?  Thực  Trí  là  một  "quy  vô  sở  đắc,"  trở  về  lại 

chỗ  không  chứng  đắc.  Thứ  tướng  chân  thật,  không  có  hình 

tướng, nhưng cũng chẳng có "không có hình tướng," mới chính 

là trí huệ chân thật vậy! 

91 

Con Người Có Cần Trọn Ðạo Hiếu Hay Chăng? 

Hôm nay chúng ta hãy nghiên cứu vấn đề này: Con người vì sao 

cần  phải  hiếu  thảo  với  cha  mẹ?  Cần  hiếu  thảo  với  cha  mẹ  hay 

không cần hiếu thảo với cha mẹ? Vấn đề có hai cách giải thích. 

Ðứng trên lập trường pháp xuất thế gian thì không cần thiết phải 

hiếu  thảo  với  cha  mẹ.  Tôi  tin  rằng  ai  nghe  tôi  nói  câu  này  cũng 

hết  sức  kinh  ngạc,  bởi  vì  từ  xưa  tới  nay  chưa  hề  nghe  qua  lời 

này. Mình vẫn biết, là người nào cũng cần phải hiếu thảo với cha 

mẹ, chưa hề nghe ai nói rằng không cần trọn đạo hiếu cả. Do đó 

bạn cảm thấy kinh ngạc. Nhưng nếu căn cứ vào chân lý thì mình 

có  thể  nói  như  vậy:  Ðứng  trên  lập  trường  pháp  thế  gian  đương 

nhiên chúng ta cần làm tròn chữ hiếu. Pháp thế gian là mộc bổn 

thủy nguyên25 do đó mình phải thận chung truy viễn, nghĩa là hết 

lòng hiếu thảo với cha mẹ. Hiếu với cha mẹ, cung kính Sư trưởng 

là đạo lý của trời đất. 

Nhưng nếu căn cứ vào pháp xuất thế mà nói chúng ta cần nỗ lực 

tu hành, dụng công học tập, phát đại tâm Bồ-đề thì đó là trọn vẹn 

đại hiếu, không phải là tiểu hiếu. Làm sao giải thích câu này? Bởi 

vì khi mình tu hành được thành công thì có thể siêu độ được bảy 

đời  cha  mẹ,  khiến  họ  sanh  lên  cõi  trời.  Rằng:  "Nhất  tử  thành 

Phật, cửu tổ thăng thiên." Nghĩa là khi một người con thành Phật 

thì chín đời tổ tiên được sanh lên trời. Ðó gọi là đại hiếu. 

Ðạo hiếu có bốn thứ: một là đại hiếu, hai là tiểu hiếu, ba là viễn 

hiếu, bốn là cận hiếu. Thế nào là đại hiếu? Tức là báo đền ơn cha 

mẹ  của  mình  trong  nhiều  đời  về  trước,  báo  đền  ơn  của  sư 

trưởng. Thế nào là tiểu hiếu? Tức là hiếu thảo với cha mẹ trong 

đời này mà thôi; lo lắng, chăm sóc làm cho cha mẹ vui vẻ, phụng 

dưỡng, an ủi, đó tức là cung kính cha mẹ, cúng dường cha mẹ. 

92 

Thế  nào  gọi  là  viễn  hiếu?  Tức  là  kính  trọng  các  bậc  thánh  hiền 

xưa kia, lấy mỗi lời nói mỗi công hạnh của họ làm gương sáng để 

mình bắt chước noi theo. Thế nào là cận hiếu? Tức là ngoại trừ 

hiếu  thảo  với  cha  mẹ  mình,  thì  cũng  cần  phải  hiếu  thảo  với  cha 

mẹ  người  khác.  Rằng:  "lão  ngô  lão,  dĩ  cập  nhân  chi  lão,"  tức  là 

tôn  trọng  những  huynh  trưởng,  tiền  bối  của  mình  rồi  cũng  tôn 

trọng  những  bậc  tiền  bối  của  kẻ khác.  Mình  cần có  tư  tưởng  và 

hành động hiếu thảo như vậy. 

Pháp xuất thế chân chính thì vượt qua đạo hiếu, do đó tôi mới nói 

rằng: Không nên chấp trước hiếu đạo. Nếu chấp trước về sự hiếu 

thảo với cha  mẹ thì mình vẫn còn tư tưởng và tình cảm thương 

yêu. Ðó chỉ là vọng niệm. Cả ngày chỉ tưởng nhớ tới cha mẹ thì 

làm sao tu đạo? Do đó theo chân lý thì không nên trọn đạo hiếu. 

Khi tôi giảng tới đây, có người không hiểu, có người hiểu, do đó 

mọi người hãy nghiên cứu vấn đề này một cách sâu xa. 

Hiện  tại  lòng  người  mỗi  ngày  mỗi  sa  sút,  phẩm  hạnh  mỗi  ngày 

một tệ hại. "Nhân tâm bất cổ," lòng người không như xưa. Vì sao 

vậy? Bởi vì người đời vốn phải hiếu thảo với cha mẹ, song le họ 

lại bất hiếu. Họ cho rằng hiếu thảo là tư tưởng lạc hậu, rằng cha 

mẹ có bổn phận nuôi nấng con cái. Do đó họ không có hiếu với 

cha  mẹ  mình.  Họ  không  phụng  dưỡng  phải  chăng  để  tu  hành? 

Cũng không phải. Nếu ai chân chính tu hành thì không cần thiết 

phải phụng dưỡng cha mẹ mà cũng được xem là đại hiếu. Tương 

lai  sẽ  siêu  độ  cha  mẹ  mình.  Nhưng  nếu  đã  không  hiếu  thảo  với 

cha mẹ, cũng không tu hành, chỉ chuyên tạo đủ thứ ác nghiệp thì 

tương lai nhất định sẽ đọa vào ba đường ác. Ðiều này không còn 

nghi ngờ gì nữa. Bạn hãy xem! Hiện tại nhiều thanh niên nam nữ 

học thói hèn hạ, nếu không giết người đốt nhà cũng làm chuyện 

93 

gian  dâm  tà  đạo,  không  có  chuyện  ác  gì  mà  họ  chẳng  làm.  Họ 

nghĩ rằng làm chuyện phóng đãng, không chính đáng như vậy là 

được  tự  do.  Họ  cho  rằng  không  cần  phải  hiếu  thảo  với  cha  mẹ 

mà nên học những điều xấu xa. Tư tưởng như vậy thật là sai lầm! 

Tuy  mình  không  thể  vơ  đũa  cả  nắm,  nhưng  đại  khái  phần  lớn 

hanh niên đều phạm những lỗi lầm như vậy. 

Người tu hành tuy không trọn đạo hiếu với cha mẹ, nhưng có khả 

năng cứu cha mẹ ra khỏi biển khổ để thăng lên  cõi trời. Nhưng 

cũng có những người không hiếu thảo với cha mẹ, cũng không tu 

hành.  Hằng  ngày  cứ  làm  chuyện  không  có  đạo  đức,  hoặc  phá 

hoại gia đình mình, hoặc nhiễu loạn quốc gia xã hội, làm mất an 

ninh  trật  tự.  Ðó  tức  là  tự  mình  chặt  gốc,  càng  chặt  gốc  thì  càng 

không còn chỗ đứng, tương lai không biết sẽ ra sao. Những việc 

làm xấu xa như thế là những hành vi tội lỗi khó mà tha thứ được. 

Trên đây tôi có nói là tu hành có thể buông bỏ sự chấp trước vào 

cha mẹ, chuyên tâm nhất trí mà tu hành thì đó là điều đúng. Song 

le nếu không tu hành cũng không làm tròn đạo hiếu thì đó là sai. 

Ðiểm  này  các  bạn  hãy  nhận  cho  rõ  ràng  bởi  vì:  "Vạn  ác  dâm  vi 

thủ,  bách  thiện  hiếu  vi  tiên,"  trong  vạn  điều  ác  thì  dâm  dục  là 

đứng đầu, trong một trăm điều lành thì hiếu thảo là trước hết. 

(Vạn Phật Thánh Thành, 

ngày 29 tháng 7 năm 1983 ) 



Thế Nào Là Thiện Tri Thức 

Nói một cách đơn giản, Thiện-tri-thức tức là người có trí huệ, ác 

tri  thức  tức  là  người  ngu  si.  Thiện-tri-thức  thì  có  chính  tri  chính 

94 

kiến, ác tri thức thì có tà tri tà kiến, hiểu biết sai lầm, tà vạy. Nếu 

điều gì hợp với Phật Pháp thì đó là chính tri chính kiến, hiểu biết 

chân chính. Nếu điều gì không hợp với Phật Pháp thì là tà tri tà 

kiến.  Thiện-tri-thức  là  người  dựa  vào  Phật  Pháp  mà  tu  hành,  ác 

tri-thức  thì  dựa  vào  ma  pháp  để  tu  hành.  Thiện,  ác  khác  nhau, 

phân biệt là ở chỗ này. 

Bậc  Thiện-tri-thức  thì  dùng  Tứ  Nhiếp  Pháp  để  giáo  hóa  chúng 

sanh. Thế nào là Tứ Nhiếp Pháp? Tức là bố thí, ái ngữ, lợi hành, 

đồng sự. Bốn pháp này có thể dễ dàng hòa hợp với chúng sanh, 

làm cho chúng sanh đối với Phật Pháp phát tâm hứng thú, tin sâu 

nơi Phật Pháp. 

1. Bố-thí: Muốn cho người ta tin Phật Pháp thì mình cần phải bố 

thí vật và giáo lý, làm cho họ đối với mình phát sanh thiện cảm. 

2. Ái ngữ: Lời nói không có đi ngược lại với nhân tình, không có 

đi ngược lại với Phật Pháp, lời mình nói ra thì nhân từ đạo đức. 

3. Lợi  hành:  Lời  nói,  hành  động  và  suy  nghĩ  tùy  duyên  tu  hành 

khiến chúng sanh được lợi ích. 

4. Ðồng  sự:  Ðối  với  những  chúng  sanh  đáng  được  độ,  thì  làm 

công việc giống như họ để giáo dục họ. 

Ðó  là  bốn  Pháp  giúp  mình  gây  thiện  cảm  và  tín  nhiệm  đối  với 

chúng  sanh.  Nếu  lời  nói  mình  nhất  trí  với  hành  động,  vì  lợi  ích 

chung không vì riêng tư, lấy thân làm gương, gặp chuyện nghĩa 

thì dũng mãnh mà làm, như vậy chúng sanh tự nhiên sẽ tin ở lời 

nói  của  mình  và  cũng  tin  rằng  Phật  Pháp  chính  là  con  thuyền 

thoát khỏi biển sanh tử. 

95 

Các bạn tới đây để nghe giảng kinh thuyết pháp, mỗi vị ai cũng là 

bậc  đại  tri  thức.  Các  bạn  nên  hiểu  rằng  Bồ-đề  tự  tánh  xưa  nay 

vốn thanh tịnh. Xưa nay thanh tịnh nghĩa là không có tạo lập một 

thứ gì, cũng không bị nhiễm ô bởi một thứ gì. Bồ-đề tự tánh này 

chẳng  cần  tạo  tác  thêm,  vốn  hiện  tiền  như  vậy,  vốn  đầy  đủ  xưa 

nay. Bồ-đề tự tánh này cũng chính là Phật tánh. Ðiểm này xin các 

bạn đặc biệt chú ý! Mỗi người cũng ai có Phật tánh giống hệt như 

của Phật vậy, chẳng gì khác biệt. Bất quá mình ngu si nặng nề, bị 

vô minh vọng tưởng che lấp, nên Phật tánh không thể hiện tiền. 

Nếu dùng trí huệ để xử lý mọi chuyện thì Phật tánh sẽ hiện tiền. 

Lúc đó bạn chính là vị Thiện-tri-thức. 



Như Người Uống Nước, Nóng Lạnh Tự Biết 

Quán  Âm  Thất  lần  này  đã  hoàn  thành  viên  mãn,  mọi  người  hãy 

trình  bày  cảnh  giới  mình  đã  trải  qua  để  mọi  người  ở  đây  coi  đó 

làm gương. Khi niệm danh hiệu Ðức Quán Thế Âm Bồ Tát, bạn 

có cảm ứng gì? Có cảnh giới gì hoặc có khai trí huệ chưa? Hoặc 

là  đã  đoạn  được  phiền  não  chưa?  Hoặc  là  đã  phá  được  chấp 

trước  chưa?  Cũng  "Như  người  uống  nước,  nóng  lạnh  tự  biết," 

mỗi người tự mình biết cảnh giới của mình người khác không biết 

được. 

Các vị cần hiểu rằng đả thất không phải là một chuyện mình làm 

hùa theo, làm cho có lệ, làm bởi vì muốn tham gia náo nhiệt. Ðây 

là  một  cơ  hội  để  mình  định  kỳ  thủ  chứng,  cầu  chứng  ngộ  trong 

một thời gian hạn định. Cho nên mình phải hết sức nổ lực tranh 

thủ  thời  gian  và  dụng  công,  không  được  chểnh  mảng  một  giây 

phút nào. 

96 

Trong  bảy  ngày  ở  đây,  hoặc  giả  có  vị  đã  thấy  Bồ-tát  phóng 

quang, hoặc thấy hoa, hoặc có cảm giác thân tâm khinh an, khoái 

lạc v.v... Ðó chỉ là cảnh giới mà thôi. 



Bớt Nói Chuyện, Dụng Công Cho Nhiều 

Phàm  là  tham  gia  Phật  Thất,  hoặc  thiền-thất,  hoặc  Quán  Âm 

Thất, hoặc Ðịa Tạng Thất đều tốt; các bạn chớ tuyên truyền với 

người ngoài Vạn Phật Thánh Thành là tốt như vậy như kia. Ðiều 

tốt  của  Vạn  Phật  Thánh  Thành,  chúng  ta  không  hy  vọng  người 

ngoài  biết.  Vì  sao  vậy?  Nếu  bị  kẻ  khác  biết  thì  bốn  phương  tám 

hướng người ta sẽ kéo đến Vạn Phật Thánh Thành, lúc đó Vạn 

Phật Thánh Thành không cách gì ứng tiếp được. Vạn Phật Thánh 

Thành  luôn  im  lặng  làm  việc,  mọi  người  ai  cũng  chịu  cực  chịu 

khổ, chân thật tu hành. Do đó đối với bên ngoài, không nên chú 

trọng vào việc tuyên truyền quảng cáo. Nếu ở đây là nơi tu hành 

tốt,  các  bạn  có  thể  thường  xuyên  lui  tới.  Nếu  các  bạn  cảm  thấy 

không  tốt  thì  không  nên  đi  theo  con  đường  này  nữa,  đó  là  tông 

chỉ nhất quán của Vạn Phật Thánh Thành. 

Vạn Phật Thánh Thành có sáu đại tông chỉ để hướng dẫn việc tu, 

tức là không tranh, không tham, không cầu, không ích kỷ, không 

tự lợi, và không vọng ngữ. Nếu bạn hiểu rõ sáu tông chỉ này một 

cách  chân  thật  thì  bạn  sẽ  không  uổng  đã  tới  Vạn  Phật  Thánh 

Thành.  Có  một  số  người  rất  háo  danh,  nhưng  Vạn  Phật  Thánh 

Thành  không  cần  những  kẻ  đó.  Vì  sao?  Bởi  Vạn  Phật  Thánh 

Thành muốn dứt trừ ngũ dục: tài, sắc, danh, thực, thùy. Ngũ dục 

này là gốc của địa ngục, nhưng đa số người đời ưa thích những 

thứ  đó,  nhưng  Vạn  Phật  Thánh  Thành  lại  muốn  thoát  ly  những 

97 

mối  dây  ràng  buộc  ấy.  Vì  vậy  Vạn  Phật  Thánh  Thành  không 

muốn nổi danh, cũng không cầu cạnh lợi lộc gì, chỉ dựa vào công 

phu  chân  thật  để  hoằng  dương  Phật  Pháp,  tiếp  nối  Phật  huệ 

mạng. Ðó là tình huống đại khái của Vạn Phật Thánh Thành. 



Tham Thiền Cần Lúc Nào Cũng Nhớ Như Vậy 

Kỳ này thiền thất bắt đầu, hy vọng các bạn đem hết tinh thần để 

tham thiền. Các bạn hãy phát tâm dũng mãnh để tham thiền. Lúc 

nào cũng nhớ tham thiền, nhớ làm thế nào để liễu thoát sanh tử, 

và phải quên ăn uống để tham thiền. Nếu chưa khai ngộ thì chưa 

ngừng nghỉ. Nên có nguyện lực cứng rắn như kim cương vậy. 

Nếu  có  người  mắng  nhiếc,  bạn  coi  như  không  nghe  thấy  gì  họ. 

Nếu  có  người  đánh  đập,  bạn  coi  như  chẳng  có  cảm  giác  gì.  Ăn 

hay  không  ăn  cũng  chẳng  biết,  ngủ  hay  không  ngủ  cũng  chẳng 

hay.  Nếu  bạn  đạt  được  cảnh  giới  như  vậy  thì  bạn  sẽ  biết  ngay 

những công phu, những chuyện mình làm xưa kia, chỉ là hời hợt 

ngoài da. Tới ngày hôm nay bạn mới thật là hiểu rõ tham thiền ra 

sao. 

Bắt đầu thiền thất tôi nói mấy câu thô thiển đơn sơ với các bạn, 

nhưng nếu các bạn hiểu được thì sẽ có ích lợi lớn. Nếu các bạn 

không hiểu thì cũng sẽ giúp ích rất nhiều. Có người hỏi: giúp ích 

như thế nào? Bây giờ tôi chưa thể nói cho các bạn nghe được vì 

khi  các  bạn  hiểu  rồi  sẽ  lại  sanh  ra  chướng  ngại,  không  thể  tiến 

bộ.  Bây  giờ  tôi  nói  mấy  câu,  hy  vọng  các  bạn  chú  ý  nghe.  Bốn 

câu thơ như vầy:  

Phạn ngữ thiền na ba-la-mật 

98 

Thử vân tịnh lự tế tiến tham 

Sơn cao thủy thâm vô sở úy 

Thủy tri triên ngoại biệt hữu thiên. 

Thiền tiếng Phạn gọi là Thiền-na ba-la-mật. Pháp môn này nếu tu 

hành tới chỗ viên mãn thì sẽ đưa mình tới bờ bên kia của bể khổ. 

Trung  Quốc  dịch  là  tịnh  lự,  cũng  còn  gọi  là  tư-duy  tu  (phép  rèn 

luyện sự tư duy). Song le tịnh lự hay tư-duy tu, nếu muốn nghiên 

cứu một cách tỉ mỉ thì cần phải soi thấu một cách sâu xa. Thế nào 

là soi thấu? Là tham! Soi thấu câu "Niệm Phật là ai." Dù cho núi 

có cao, biển có sâu tới mức nào mình cũng không sợ hãi. Tới lúc 

đó mình mới biết bên ngoài bầu  trời này còn có  những bầu trời 

khác  trùng  trùng  vô  tận.  Do  đó  mình  phải  miên  mật  tham  không 

ngừng, tức là soi vào câu "Niệm Phật là ai." Soi đi soi lại câu đó 

cho  đến  khi  sơn  cùng  thủy  tận  nghi  vô  lộ,  nghĩa  là  cho  tới  chỗ 

mình tưởng rằng núi đã hết, sông đã cùng, không còn chỗ đi nữa, 

thì  khi  mình  quay  trở  lại  tự  nhiên  sẽ  thấy  liễu  ám  hoa  minh  hữu 

nhất thôn, nghĩa là sẽ thấy xuất hiện một thôn trang mà lớm đớm 

hoa trong tàng liễu. 

(Vạn Phật Thánh Thành, 

ngày 31 tháng 7 năm 1983) 



Vì Sao Không Tương Ưng Với Ðạo? 

"Chúng sanh sở dĩ không đắc được Ðạo chơn thật là vì có vọng 

tâm  giả  dối.  Khi  đã  có  tâm  giả  dối  thì  sẽ  kinh  động  tới  thần.  Khi 

thần  bị  kinh  động  thì  mình  sẽ  chấp  trước  vào  vạn  vật.  Khi  chấp 

99 

trước vào vạn vật thì mình sanh ra tham cầu. Khi đã tham cầu thì 

sẽ sanh phiền não. Phiền não vọng tưởng thì thân tâm khổ đau. 

Do đó mình mới rớt vào chỗ ô trược, lưu lạc trong sanh tử, trầm 

luân nơi khổ hải và vĩnh viễn mất đi đạo chân thường. Ðạo chân 

thường,  kẻ  ngộ  tự  mình  chứng  đắc.  Ðắc  ngộ  Ðạo  rồi  thì  luôn 

thường thanh tịnh." 

Vì sao bất luận mình dụng công thế nào cũng không _tương ưng 

với  Ðạo  được,  cũng  không  thể  tiến  tới  được.  Ðó  là  vì  nguyên 

nhân nào vậy? Chỉ vì mình còn có tâm hư vọng, hư ngụy không 

chân thật. Mình còn thích điều xa xôi vời vợi, cầu danh tham lợi. 

Ðó tức là những tâm hư vọng, có tâm hư vọng thì đối với tự tánh 

còn  có  sự  giao  động.  Ví  như  một  thùng  nước,  khi  không  khuấy 

động  thì  bao  nhiêu  cát  bùn  sẽ  tự  nó  lắng  xuống  dưới  đáy,  mặt 

nước sẽ trở nên thanh tịnh. Nếu dùng một cây que mà quậy thì 

nước  sẽ  thành  ô  trược,  cây  que  ấy  ví  như  cái  vọng  tâm.  Từ  đó 

mình không phân biệt được cái nào giả và cái nào là thiệt, không 

phân biệt được thiện ác. Lúc ấy con mắt nhìn sự thật (Trạch pháp 

nhãn)  sẽ  không  đủ  mà  trí  huệ  sẽ  không  hiện  tiền.  Khi  nước  ô 

trược không thanh tịnh thì mình sẽ chấp trước vào vạn vật, tâm 

thần rối loạn, tìm không ra con đường giải thoát. Vì sao vậy? Bởi 

vì mình chấp trước vào vạn vật thì sẽ sanh ra tâm tham cầu, cho 

vạn  vật  là  chân  thật.  Khi  sanh  ra  tâm  tham  lam  cầu  cạnh  thì  tự 

mình sanh phiền não. Mình tham cầu không được thì sanh phiền 

não,  tham  cầu  mà  được  cũng  sanh  phiền  não,  bởi  vì  phiền  não 

và  vọng  tưởng  liên  kết  chặt  chẽ  với  nhau.  Do  đó  mình  bị  chìm 

ngập trong dòng nước ngũ dục của cõi ngũ trược ác thế này và 

không  thể  khôi  phục  lại  được  tánh  thanh  tịnh.  Bởi  thế  cho  nên 

sanh rồi lại chết, chết rồi lại sanh; sanh tử không ngừng và chẳng 

bao giờ chấm dứt. Lúc sanh ra mà chẳng biết vì sao được sanh, 

100 

do  đó  hồ  đồ  mê  muội.  Khi  chết  đi,  cũng  không  biết  vì  sao  mà 

chết, lại cũng hồ đồ mê muội. Không những lúc sanh bị mê muội 

mà  cho  đến  lúc  chết  cũng  mơ  hồ  mê  muội.  Ngay  như  lúc  sanh 

cũng là mê muội cả đời, không biết được chuyện gì cho rõ ràng. 

Vì  thế  luân  hồi  sanh  tử  đánh  mất  chân  tâm,  chân  tâm  đã  đánh 

mất  rồi  thì  mình  lặn  ngụp  trong  biển  khổ,  không  ngoi  lên,  không 

bơi  ra  được.  Nếu  hiểu  được  đạo  lý  này  thì  mình  sẽ  giác  ngộ, 

không  bị  những  cảnh  giới  hư  vọng  làm  cho  xoay  chuyển,  mà  trí 

huệ lúc nào cũng hiện tiền. Khi có trí huệ thì không còn điên đảo. 

Kinh Lăng Nghiêm nói rằng: "Cuồng tâm đốn hiết, hiết tức bồ đề," 

tâm điên cuồng hư ngụy chấm dứt thì sự chấm dứt ấy tức là giác 

ngộ. Vì sao không tương ưng với Ðạo? Là bởi vì tâm điên cuồng 

hư  ngụy  chưa  ngừng  nghỉ.  Tâm  điên  cuồng  này  cũng  chính  là 

tâm không bằng lòng với hiện thực, cũng chính là tâm tham lam 

không  đáy,  cũng  chính  là  lòng  thương  yêu  ghen  ghét.  Nếu  dứt 

được cái tâm này thì đó là trí huệ, cũng chính là giác ngộ, cũng 

chính là bản thể của Phật tánh. Song le con người ai cũng quên 

mất đạo lý này, do đó trở nên mê muội. Trong cảnh giới mê muội 

lại cho rằng sung sướng, khoái lạc, vui vẻ lắm, rồi chẳng tìm cách 

thoát khỏi biển khổ sanh tử của Tam Giới. 



Phải Cẩn Thận Khi Giảng Kinh Thuyết Pháp 

Bất luận là người xuất gia hay tại gia, khi giảng kinh thuyết pháp 

cần phải mười phần cẩn thận. Trước khi giảng kinh thuyết pháp, 

phải ngồi tĩnh tọa năm phút, để tâm an định rồi mới mở cuốn kinh 

ra, chấp tay hết sức cung kính, đọc tụng kinh văn một lần, sau đó 

mới giải thích cặn kẽ ý nghĩa trong đó. Nếu mình không hiểu kinh 

101 

mà cứ miễn cưỡng giải thích thì  sẽ không hợp với lý. Do đó khi 

giảng  kinh  hoặc  thuyết  pháp,  trước  tiên  mình  phải  hiểu  rõ  danh 

tướng của Kinh  Pháp. Trước hết phải đem kinh văn và nghĩa lý 

nghiên cứu cho  rõ ràng, nếu không thì rất  dễ giảng giải sai lầm. 

Mà  sai  một  ly  thì  đi  một  dặm,  khiến  người  nghe  kinh  đã  không 

lĩnh hội được, lại còn cảm thấy mơ hồ khó hiểu. 

Người học Phật Pháp đừng nên tham cho mau, bởi vì đồ ăn nuốt 

ngốn thì chẳng biết mùi vị, nghĩa là cần phải ăn từ từ, nhai chậm 

chậm  thì  mới  biết  được  mùi  vị  của  thức  ăn.  Tham  ăn  nhiều  rồi 

nhai không kỹ thì ngược lại chỉ hại mình thôi. Khi giảng kinh hãy 

chú tâm đến nghĩa lý của kinh, vì nếu giảng sai thì không những 

chẳng được công đức gì mà còn tạo thêm tội. Có câu: "Y văn giải 

nghĩa,  tam  thế  Phật  oan,  ly  kinh  nhất  tự,  tức  đồng  ma  thuyết," 

nghĩa là theo văn mà giải nghĩa thì oan cho ba đời Phật, nếu rời 

kinh một chữ tức là ma nói. Hậu quả rất là nghiêm trọng như vậy, 

do đó hãy cẩn thận. 

Ðối  với  người  nghe  kinh  thì  cũng  phải  ra  sức  chăm  chú  để  mà 

nghe.  Bất  kể  Tăng  Ni  hay  cư  sĩ  giảng  kinh  hoặc  giảng  pháp, 

giảng hay bạn vẫn chú ý nghe, giảng không hay càng phải chú ý 

nghe.  Mình  phải  nghiên  cứu  giảng  hay  là  hay  ở  chỗ  nào,  giảng 

dỡ  thì  dỡ  ở  chỗ  nào.  Giảng  hay  thì  mình  phải  học  hỏi,  giảng 

không hay thì mình phải tìm cách để sửa đổi, bởi đó là cái gương 

để  mình  tự  soi. Có  thái  độ  như  vậy  thì  mới  rèn luyện  được  con 

mắt tìm sự thật, gọi là Trạch Pháp Nhãn. 

Trạch Pháp Nhãn hay là con mắt nhìn vào sự thật thì từ tu giới, tu 

định, tu huệ, ba phương diện này mà ra. Giới định huệ mà viên 

dung  vô  ngại  thì  đối  với  tất  cả  mọi  kinh  điển  mình  tự  nhiên  hiểu 

rõ,  không  hề  có  một  chút  nào  chướng  ngại.  Lúc  ấy  giảng  kinh 

102 

thuyết  pháp  thì  chữ  nghĩa  tuôn  trào,  thao  thao  bất  tuyệt.  Người 

xưa giảng kinh, có kẻ giảng đến độ hoa trên trời rơi xuống, sen 

vàng  dưới  đất  vọt  lên.  Bạn  tuy  chưa  được  cảnh  giới  như  vậy 

nhưng cũng cần nhạo thuyết vô ngại, giảng kinh không bị chướng 

ngại. 

(Vạn Phật Thánh Thành, ngày 11 tháng 8 năm 1983) 



Học Gương Người Hiền Mới Là Bậc Dũng Sĩ  

Câu đối ngày hôm nay là:  

"Kiến hiền tư tề anh dũng sĩ." 

Nghĩa  rằng:  Thấy  người  hiền  thì  hãy  nghĩ  cách  bằng  họ  mới  là 

bậc anh dũng. Chúng ta phải bắt chước hành vi của các bậc hiền 

nhân,  để  làm  gương  cho  mình.  Thế  nào  là  người  hiền?  Người 

hiền là kẻ có đức độ. Hễ mình gặp người hiền thì nhất định phải 

làm sao cho bằng vị ấy. Mình phải học hỏi, noi gương của vị đó, 

phải  cần  có  đạo  đức,  có  phong  độ,  có  học  thức  như  họ  vậy. 

Không phải chỉ suy nghĩ rồi cho qua, mà phải thật sự thực hành, 

nổ lực học tập. Mỗi cử chỉ hành động của vị đó phải được coi như 

là khuôn mẫu. Nếu không học hỏi mà chỉ cứ suy nghĩ suông thôi 

thì không có ích lợi gì. Mình phải chân thật học hỏi thì mới là một 

dũng sĩ, cũng là một bậc anh hùng, cũng là một vị đại pháp sư. 

Bậc anh dũng không phải là kẻ đần độn. Thế nào là đần độn? Nói 

một  cách  đơn  giản,  đần  độn  có  nghĩa  là  ngu  si.  Có  người  nói: 

"Anh  ta  là  người  hiền  ư!  (chữ  hiền  trong  tiếng  Trung  Hoa  đồng 

âm với chữ mặn.) Thì anh ta cứ làm người hiền, đâu có liên quan 

gì với tôi. Anh ta muốn làm người "mặn," thì tôi muốn làm người 

103 

lạt."  Những  người  mà  mặn  hay  lạt  không  cần  biết,  tốt  hay  xấu 

chẳng  hề  hay,  chẳng  qua  đều  là  thứ  ăn  no  chờ  chết,  chết  rồi  là 

xong  chuyện.  Ðó  là  tư  tưởng  của  người  biếng  nhác,  vĩnh  viễn 

không có cách gì cất đầu lên được. 

(Vô Ngôn Ðường, 

ngày 13 tháng 8 năm 1983) 



Sáu Ðại Tông Chỉ của Vạn Phật Thánh Thành 

Các  bạn  ở  xa  lại,  các  vị  Thiện-tri-thức  ở  gần  đến!  Hôm  nay, 

chúng ta hãy cùng nhau nghiên cứu đạo làm người và để thành 

Phật. Ðạo làm người thì nhất định phải căn cứ trên tám đức hiếu, 

đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ làm tiêu chuẩn. Nếu muốn thành 

Phật  thì  phải  nới  rộng  phạm  vi  của  tám  đức  này,  hiếu  thảo  với 

toàn thế giới, hòa thuận với toàn thế giới, trung thành với toàn thế 

giới, thành tín với toàn thế giới; thậm chí nhân đức, nghĩa khí, lễ 

độ,  trí  dũng  với  toàn  thế  giới.  Chúng  ta  phải  dùng  tinh  thần  cởi 

mở, bao dung, "đại nhi vô ngoại, tiểu nhi vô nội" để tu hành Phật 

Pháp;  song,  không  dễ  gì  đạt  tới  chỗ  tận  thiện,  tận  mỹ  của  tinh 

thần này. 

Hiện tại có nhiều người tu hành cảm thấy tu trì Phật Pháp giống 

như đánh mất cái gì vậy. Tại sao nói là "giống như đánh mất cái 

gì?" Bởi không có lợi ích gì cho họ nắm bắt hoặc thọ hưởng, nên 

họ cảm thấy như bị thua lỗ hay thiệt thòi vậy; rồi vì thế mà họ trở 

nên uể oải, chán nản, không còn hăng hái dụng công tu trì nữa. 

Các bạn Thiện-tri-thức hãy chú ý! 

Xả bất liễu tử, hoán bất liễu sanh; 

104 

Xả bất liễu giả, thành bất liễu chân. 

 (Buông bỏ không được cái chết thì chẳng đánh đổi được sự sống;  

 Buông bỏ không được cái giả thì chẳng thành tựu được cái thật!) 

Chúng  ta  nên  mở  rộng  tầm  mắt  và  có  tư  tưởng  phóng  khoáng; 

đừng chỉ biết có cá nhân mình, gia đình mình, hay đất nước mình 

mà thôi. Chúng ta cần phải làm cho tâm lượng của mình rộng lớn 

như  hư  không,  bao  trùm  cả  Pháp  Giới,  và  phải nghĩ  đến  lợi  ích 

của  toàn  nhân  loại,  không  nên  chỉ  tính  toán  hơn  thiệt  cho  riêng 

bản thân mình! 

Ðối với nhân loại chỉ có lợi ích chứ không tổn hại, đó là điều căn 

bản của việc tu Ðạo. Làm thế nào để mang lợi ích nhân loại? Làm 

thế  nào  để  không  tổn  hại  đến  nhân  quần?  Phải  thực  hành  Sáu 

Ðại Tông Chỉ của Vạn Phật Thánh Thành: 

1)  Thứ  nhất,  Không  Tranh.   Chúng  ta  không  tranh  chấp  với  bất 

cứ người nào. Nếu bạn tranh với tôi, tôi không tranh với bạn; bạn 

mắng tôi, tôi không mắng bạn; bạn đánh tôi, tôi không đánh bạn; 

bạn  ức  hiếp  tôi,  tôi  không  ức  hiếp  bạn.  Ðó  là  tông  chỉ  từ  trước 

đến nay của Vạn Phật Thánh Thành. 

Thuở  xưa, khi Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni đang là một vị tiên tu 

hạnh  nhẫn  nhục,  Ngài  không  tranh  chấp  với  vua  Ca  Lợi  mà  chỉ 

lấy đức để cảm hóa vị vua ấy. Sau khi chém đứt tay chân của tiên 

nhân, Vua Ca Lợi hỏi: "Ngươi có nổi tâm sân hận chăng?" 

Tiên Nhẫn Nhục đáp: "Không! Tôi không sân hận!" 

Vua Ca Lợi không tin, nên lại hỏi: "Ngươi lấy gì để chứng minh là 

ngươi không có tâm sân hận?" 

105 

Tiên  nhân  nói:  "Nếu  tôi  thật  sự  không  có  lòng  sân  hận  thì  tay 

chân  tôi  lập  tức  sẽ  mọc  lại!"  Nói  xong,  quả  nhiên  tay  chân  Ngài 

mọc ra lại, bình thường như cũ. 

Tiên  nhân  chẳng  những  không  sanh  tâm  sân  hận  mà  còn  khởi 

lòng  đại  từ  bi,  nói  với  vua  Ca  Lợi  rằng:  "Tương  lai  khi  tôi  thành 

Phật, tôi sẽ độ nhà vua xuất gia tu Ðạo trước nhất." Về sau, tiên 

nhân  thành  Phật,  tức  là  Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Dựa  vào 

nguyện lực xưa kia, Ngài tới vườn Lộc Uyển để độ Tôn-giả Kiều 

Trần  Như  (hậu  thân  của  vua  Ca  Lợi)  xuất  gia  và  Tôn-giả  trở 

thành một trong năm vị Tỳ Kheo đầu tiên. 

2) Thứ nhì, Không Tham.  Tâm tham lam mà nổi dậy thì đúng là 

lòng tham vô đáy, bất luận là tham tiền bạc hay vật chất, đều cứ 

thấy  không  đủ.  Càng  tham  thì  càng  thấy  không  đủ,  càng  thấy 

không  đủ  thì  lại  càng  tham,  tham  cho  tới  già  mà  vẫn  chưa  tỉnh 

ngộ! Con người bị chữ "tham" này hại cả đời, cho đến chết cũng 

còn cảm thấy rằng mình chưa sở hữu được vật này vật nọ, nên 

hết sức nuối tiếc. Thật là đáng thương biết bao! Tông chỉ thứ hai 

của Vạn Phật Thánh Thành là không tham bất kỳ tiền bạc, lợi ích, 

hay danh tiếng tốt đẹp, nói tóm lại là không tham gì cả; mỗi người 

chỉ  theo  bổn  phận  mà  hoằng  dương  Phật  Pháp,  nối  tiếp  huệ 

mạng của Phật mà thôi! 

Khi  Ðức  Phật  còn  tại  thế,  có  một  hôm  Ngài  và  Tôn  Giả  A  Nan 

đang đi thì dọc đường gặp một đống vàng. Phật chẳng nhìn đống 

vàng ấy, cứ tiếp tục đi. Tôn Giả A Nan vì định lực chưa tới "hỏa 

hầu" nên còn đưa mắt nhìn một lần nữa rồi mới đi. Phật nói với 

Ngài A Nan: "Ðấy là con rắn độc!" 

106 

Bấy giờ có người nông dân đang làm ruộng gần đấy nghe nói tới 

rắn  độc  thì  liền  đến  xem,  ngờ  đâu  lại  là  một  đống  vàng!  Thế  là 

anh ta sung sướng đem đống vàng ấy về nhà và lập tức trở thành 

người  giàu  có.  Hàng  xóm  hoài  nghi,  không  biết  do  đâu  mà  anh 

nông  dân  có  được  nhiều  tiền  như  vậy,  nên  mới  trình  báo  Quốc 

vương. Quốc vương liền phái người tới bắt anh nông dân để tra 

hỏi nguyên do sự giàu có đột ngột của anh ta. Anh nông dân bèn 

thật tình kể rõ tự sự. 

Quốc vương lại còn phái người tới khám xét nhà anh nông dân. 

Phát hiện ra trong nhà có rất nhiều vàng, họ liền tịch thu toàn bộ 

và  trình  lên  Quốc  vương.  Trông  thấy  số  vàng,  Quốc  Vương  liền 

nổi  trận  lôi  đình,  bởi  số  vàng  ấy  chính  là  vàng  của  quốc  khố  bị 

mất trộm. Vì cho rằng anh nông dân đúng là kẻ cướp nên Quốc 

vương hạ lệnh giam anh ta vào ngục tối. Bấy giờ anh nông dân 

mới  chợt  hiểu  vì  sao  Ðức  Phật  lại  nói  đống  vàng  ấy  là  rắn  độc. 

Sự kiện này chứng tỏ rằng chúng ta không nên tham những thứ 

tài sản đưa đến một cách bất ngờ! 

3) Thứ ba, Không Cầu.  Chủ trương của Vạn Phật Thánh Thành 

là  không  phan  duyên,  không  cầu  duyên,  và  không  hóa  duyên. 

"Cầu" và "Tham" vốn không khác nhau mấy, tham là như có mà 

lại  như  không,  chưa  hiện  thành  ra  hành  động;  còn  cầu  là  sự 

mong muốn có tính cách thực tiễn, tới đâu cũng chèo kéo, lân la 

móc nối, dùng mọi thủ đoạn để đạt cho bằng được điều cầu xin. 

Cầu  xin  gì?  Cầu  xin  tiền  bạc,  cầu  xin  vật  chất,  nói  chung  là  cầu 

xin hết thảy lợi ích. 

Vạn Phật Thánh Thành thì hướng vào trong chứ không hướng ra 

ngoài  mà  cầu.  "Nội  cầu  ư  tâm"  tức  là  hướng  vào  trong  để  trừ 

sạch  mọi  mê  muội,  vọng,  tưởng,  cuồng  tâm  dã  tánh,  đố  kỵ, 

107 

chướng ngại, tham, sân, si, nơi tâm mình. Không hướng ra ngoài 

mà tô điểm vẽ vời, chỉ cần làm bên trong được thanh tịnh, trang 

nghiêm là đủ. Có người nói:  

Nhân đáo vô cầu phẩm tự cao. 

 (Con  người  khi  đạt  tới  chỗ  không  mong  cầu  thì  phẩm  cách  tự 

 nhiên thanh cao.) 

Nếu  chúng  ta  không  quỵ  lụy  cầu  xin  gì  ở  người  khác  thì  phẩm 

cách của mình tự nhiên sẽ trở nên thanh cao, không còn những ý 

tưởng ô trọc nữa. 

Khi Ðức Phật còn tại thế, có một cặp vợ chồng nghèo nọ chẳng 

những không có đất cắm dùi mà cơm ăn cũng bữa có bữa không. 

Họ trú ngụ trong một sơn động và cả hai người chỉ có một tấm vải 

che than ai đi ra ngoài xin ăn thì khoác tấm vải đó. Họ nghèo tới 

mức độ nào, không nói nhưng chắc các bạn cũng hiểu. Một hôm, 

có vị Bích Chi Phật vì muốn thử coi hai vợ chồng nọ có tâm tham 

cầu hay không, nên Ngài tới sơn động của họ để hóa duyên. Hai 

vợ chồng mới bàn tính với nhau làm sao để cúng dường vị xuất 

gia này. Họ thật  sự là không có  gì có thể cúng  dường  được cả, 

nên  mới  đem  tấm  vải  duy  nhất  ấy  ra  cúng  dường.  Song  le,  họ 

không  mong  cầu  bất  kỳ  điều  gì,  chỉ  một  lòng  chí  thành  cúng 

dường người xuất gia mà thôi. 

Vị  Bích  Chi  Phật  này  lập  tức  mang  tấm  vải  ấy  đến  cúng  dường 

Phật. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni biết rõ lai lịch của tấm vải, nên 

Ngài  mới  kể  lại  đầu  đuôi  câu  chuyện  cho  đại  chúng  trong  Pháp 

Hội nghe, đồng thời tán dương công đức của vị thí chủ đã cúng 

dường tấm vải ấỵ Lúc bấy giờ Quốc vương cũng có mặt tại Pháp 

Hội.  Khi  biết  được  chuyện,  Quốc  vương  cảm  thấy  vô  cùng  hổ 

108 

thẹn,  không  ngờ  ngay  trong  đất  nước  mình  trị  vì  lại  có  người 

nghèo  khó  đến  như  vậy;  nên  liền  phái  một  vị  Ðại  thần  đem  đồ 

lương thực và áo quần tới tặng cho hai vợ chồng nghèo nọ, đồng 

thời  chu  cấp  chỗ  ở  và  kiếm  việc  làm  cho  họ.  Cặp  vợ  chồng  ấy 

không  có  lòng  mong  cầu  mà  lại  được  hưởng  quả  báo  như  thế, 

thật  đúng  là  xả  nhất  đắc  vạn  báo  (bỏ  một  mà  được  quả  báo  vô 

vàn vậy!) 

4) Thứ tư, Không ích Kỷ.  Vì sao thế giới suy đồi tới mức độ như 

ngày nay? Bởi vì con người quá ích kỷ, đối với những việc có lợi 

cho mình thì tranh nhau mà làm, còn đối với việc gì không có lợi 

cho  mình  thì  thờ  ơ  khoanh  tay  ngồi  nhìn,  hoặc  thản  nhiên  nói 

chuyện bâng quơ với tâm trạng "đứng bên kia bờ xem lửa cháy!" 

ích kỷ cũng có nhiều thứ: ích kỷ về địa vị, ích kỷ về danh dự, ích 

kỷ về quyền lợi,  ích kỷ về tiền bạc... Nói một cách khái quát, tất 

cả  mọi  sự  đều  do  lòng  ích  kỷ  tác  quái  mà  ra.  Vì  ích  kỷ  nên  mới 

không nghĩ đến kẻ khác, chỉ lo toan cho riêng mình. Có câu rằng: 

Ma ha tát bất quản tha, 

Di Ðà Phật các cố các. 

 (Bậc Ma Ha Tát không nghĩ đến người khác,  

 A Di Ðà Phật, phần ai nấy lo.) 

Ðó là lời nói đùa mang tư tưởng Tiểu Thừa. Nhà Nho cũng từng 

nói: 

Các nhân tự tảo môn tiền tuyết, 

Mạc quản tha nhân ngõa thượng sương. 

109 

 (Tuyết trước cửa nhà mình tự quét,  

 Sương mái nhà người chớ bận tâm!) 

Ðó là tác phong không xen vào chuyện người khác. Làm người ở 

trần thế thì phải giúp đỡ lẫn nhau, chỉ dẫn cho nhau. Do đó, mọi 

người nên đề xướng tư tưởng Ðại Thừa, học tập tinh thần Bồ-tát, 

nghe khổ thì tới cứu, không được có tâm trạng vui sướng trước 

tai họa của người khác!  Người  đời nếu không có lòng ích kỷ thì 

có thể sống chung hòa thuận như trong một nhà vậy. Chính vì có 

lòng ích kỷ nên mới xảy ra nhiều vấn đề rắc rối. Do đó, Không ích 

Kỷ là tông chỉ thứ tư của Vạn Phật Thánh Thành. 

5) Thứ năm, Không Tự Lợi.  Tông chỉ này càng quan trọng hơn 

cả tông chỉ thứ tư nữa. Ai ai cũng muốn tự lợi; song le, chúng ta 

nhất định không tự lợi bởi vì có như thế thì thế giới mới trở nên 

tốt đẹp được. "Không tự lợi" tức là muốn lợi ích cho người khác, 

quên  đi  chính  mình.  Tinh  thần  "xả  kỷ  vị  nhân"  (quên  mình  vì 

người) này còn vượt lên trên cả hành vi của Bồ-tát vì Bồ-tát thì tự 

lợi lợi tha, tự độ độ tha, tự giác giác tha chớ không chỉ lợi tha, chỉ 

độ tha và chỉ giác tha mà thôi! 

6) Thứ sáu, Không Vọng Ngữ.  Không vọng ngữ (không nói dối) 

tức  là  không  cố  ý  lừa  dối  người  khác.  Vì  sao  người  ta  nói  dối? 

Chính vì sợ bị  mất lợi, sợ bị thua lỗ, nên người ta mới tìm cách 

dối trá! Nếu các bạn luôn luôn lấy lòng thành thật mà đối đãi với 

mọi người thì tự nhiên sẽ giữ tròn được tông chỉ thứ sáu Không 

Vọng Ngữ này. 

Có nhiều người nghe nói tới Sáu Ðại Tông Chỉ này thì cảm thấy 

rất khó chịu, không được vui. Nếu có người nào không vui hoặc 

không tiếp nhận thì tôi cũng mặc, không chấp nhất. Tôi muốn nói 

110 

rõ  với  mọi  người  rằng:  Từ  trước  đến  nay  tôi  không  hề  phản  đối 

bất kỳ chuyện gì trên thế giới. Vì sao vậy? Bởi vì tông chỉ của tôi 

là "Everything's OK" tất cả mọi thứ đều OK. Song, nếu có người 

phản đối tôi thì tôi hết sức hoan nghinh, tuyệt đối không bác bỏ! 

Ngày  hôm  nay  tôi  chỉ  trình  bày  sơ  lược  với  các  bạn  về  Sáu  Ðại 

Tông Chỉ của Vạn Phật Thánh Thành; nếu muốn nói cho đầy đủ 

thì  không  bao  giờ  nói  hết  được.  Nếu  đem  Sáu  Tông  Chỉ  này  áp 

dụng cho bản thân thì sẽ vô cùng lợi ích cho các bạn! 

(Ngày 14 tháng 8 năm 1983) 



Người Tu Hành Không Ðược Phan Duyên 

Tông chỉ của tôi là:  

Ðống tử bất phan duyên, 

Ngạ tử bất cầu duyên, 

Cùng tử bất hóa duyên, 

Tùy duyên bất biến, bất biến tùy duyên 

Bảo định ngã môn Tam Ðại Tông Chỉ. 

Xả mạng vi Phật sự, 

Tạo mạng vi bổn sự, 

Chánh mạng vi Tăng sự, 

Tức sự minh lý, minh lý tức sự, 

Thối hành Tổ Sư nhất mạch tâm truyền. 

111 

 Nghĩa là: 

 Dù rét chết, không phan duyên;  

 Dù đói chết, không van nài;  

 Dù nghèo chết, không cầu cạnh.  

 Tùy duyên, không đổi; không đổi, tùy duyên;  

 Ba Tông Chỉ ấy, ta phải giữ gìn.  

 Xả thân vì Phật sự,  

 Tạo mạng vì bổn sự,  

 Chánh mạng vì Tăng sự.  

 Hiểu sự, rõ lý; rõ lý, hiểu sự;  

 Lưu hành mạch phái Tổ Sư đã truyền.  

Ðó  là  bổn  phận  của  chúng  ta,  mong  rằng  mọi  người  đều  nổ  lực 

làm tròn. 

Người  tu  hành  không  nên  có  tâm  phan  duyên,  mà  cần  có  tâm 

thanh tịnh, chẳng tham chẳng nhiễm. Tôi thường nói với các bạn 

rằng  phàm  là  kẻ  xuất  gia  tu  hành,  một  lòng  cầu  Ðạo,  thì  cái  gì 

cũng không cần, cái gì cũng không tham, dù là một ngọn cỏ cũng 

không  được  tùy  tiện  đòi  lấy  và  cũng  không  được  tùy  tiện  mang 

cho người khác. Có câu: 

Nhất giới bất dĩ dữ nhân, 

Nhất giới bất dĩ thủ chư nhân. 

 (Một hạt cải cũng không được biếu cho người,  

112 

 Một hạt cải cũng không được lấy của người.)  

Ðối với "duyên," cần phải phân biệt cho rõ ràng và phải làm cho 

cái  "duyên"  này  trở  nên  thanh  tịnh,  không  bị  nhiễm  ô.  Duyên 

thanh tịnh tức là không có tâm tham lam; duyên nhiễm ô tức là có 

tâm tham lam. Người xuất gia có thể nhận cúng dường; song le, 

không được ham đồ cúng dường, không được mưu đồ việc cúng 

dường, như thế thì mới là đệ tử chân chính của Phật. 

Nếu  các  bạn  vốn  xứng  đáng  được  nhận  đồ  cúng  dường  mà  lại 

không  nhận,  đó  mới  là  có  chí  khí,  bởi  các  bạn  không  phải  vì 

chuyện cơm áo mà xuất gia. Thọ hưởng áo đẹp cơm ngon nhưng 

không chịu tu hành  cho đàng hoàng thì có ích gì? Phàm đối với 

những  vật  ở  ngoài  thân  thì  phải  xem  thường,  không  nên  coi 

trọng. Nên có câu:  

Quân tử mưu Ðạo bất mưu thực. 

 (Người quân tử mưu cầu Ðạo,  

 không mưu cầu ăn uống.)  

Nay có thể đổi câu ấy lại là:  

Quân tử an bần, 

Ðạt nhân tri mạng. 

 (Người quân tử thì bằng lòng với cái nghèo,  

 Kẻ thông đạt chuyện đời thì biết an phận.) 

Người  xuất  gia  cần  phải  hiểu  rằng  trước  khi  Ðạo  nghiệp  chưa 

thành  tựu  thì  không  được  mắc  nợ.  Nếu  mắc  nợ  thì  sẽ  bị  ràng 

buộc,  không  được  giải  thoát.  Nhất  là  đối  với  những  thứ  duyên 

113 

không thanh tịnh, chúng có thể hại các bạn đến "rút chân không 

ra," không đạt được sự tự tại. Thế nhưng, đa số người xuất gia 

lại thích được cúng dường, thích nhận quà cáp của kẻ khác. Hễ 

bị  duyên  bất  tịnh  ràng  buộc  thì  không  dễ  gì  thoát  ra  khỏi  Tam 

Giới.  "Sợi  dây"  duyên  nhiễm  ô  ấy  quấn  chặt  lấy  các  bạn,  không 

cách gì tháo gỡ được. Vì vậy, để tránh mọi rắc rối, các bạn đừng 

nên tham luyến những thứ không chân thật, không thanh tịnh! 

Người xuất gia được phân làm bảy hạng:  

1) Hạng người xuất gia thứ nhất thì "một thân nhẹ lâng lâng," cái 

gì cũng không có cả. 

Nhất trần bất nhiễm, vạn duyên giai không. 

(Một hạt bụi cũng chẳng dính, mọi nhân duyên đều là không.)  

2)  Hạng  người  xuất  gia  thứ  nhì  thì  tay  xách  cái  đãy  bằng  vải; 

trong đãy đựng những gì thì người ngoài không thể biết được. 

3) Hạng người xuất gia thứ ba thì vai vác quang gánh. Vì không 

thể buông bỏ cho nên đi đâu họ cũng gồng gánh bộ tài sản theo 

cả. Tuy phải gánh nặng (nhiều khi nặng tới cả trăm cân), nhưng 

họ cam lòng. Ðất nước này không quang gánh, nhưng dùng ba-lô 

thì ý nghĩa cũng không khác mấy! 

4) Hạng người xuất gia thứ tư thì mang đồ đạc theo bằng xe hơi. 

5)  Hạng  người  xuất  gia  thứ  năm  thì  mang  đồ  đạc  theo  bằng  xe 

lửa. 

6)  Hạng  người  xuất  gia  thứ  sáu  thì  mang  đồ  đạc  theo  bằng  tàu 

thủy. 

114 

7) Hạng người xuất gia thứ bảy thì mang đồ đạc bằng máy bay. 

Ðó  là  những  khuyết  điểm  chung  mà  người  xuất  gia  thường  hay 

mắc phải. 

Tôi  hy  vọng  rằng  những  người  theo  tôi  xuất  gia  đều  được  sớm 

thành  Phật  Ðạo;  nếu  không  thể  thành  Phật  thì  cũng  phải  thành 

Bồ-tát.  Nói  tóm  lại,  cần  phải  lợi  ích  kẻ  khác,  đừng  lợi  ích  riêng 

mình. Không được tùy tiện lấy đồ vật của Thường Trụ đem cho 

người khác, các bạn cho là có công đức, nhưng kỳ thực, đó là ăn 

cắp  đồ  vật  của  Tăng  Già!  Kết  thân  với  người  khác,  tự  tiện  biếu 

xén  riêng,  lấy  của  công  dùng  cho  chuyện  tư,  đó  là  hành  vi  phá 

hoại quy củ của đạo tràng. Người nào có những hành vi như thế 

thì phải gấp rút sửa đổi, không được tái phạm; nếu không có, thì 

phải thận trọng! 

(Ngày 15 tháng 8 năm 1983) 



Khai Ngũ Nhãn Mới Thấy Ðược Rồng Thật 

Hình dáng của rồng thật sự ra sao? Ngoại trừ các bậc thánh nhân 

đã khai Ngũ Nhãn, đa số người đời đều không biết mặt mày thật 

sự  của  rồng.  Trung  Quốc  người  ta  vẽ  rồng  thường  là  đầu  có 

sừng, mình có vảy, mắt lồi, miệng lớn, có râu mép, có bốn chân, 

thân  hình  rất  dài,  đuôi  rất  ngắn.  Người  vẽ  rồng  chỉ  vẽ  đầu  rồng 

mà không vẽ đuôi rồng để biểu thị vẽ thần bí, bởi: 

Thần long kiến thủ bất hiện vĩ. 

 (Rồng thần thấy đầu mà chẳng thấy đuôi.) 

115 

Vì  sao  người  Trung  Quốc  vẽ  rồng  như  vậy?  Bởi  đã  có  một  vị 

Thiền Sư trong khi nhập định thì trông thấy hình tướng của rồng 

như thế. Rồng có thần  thông, biến hóa khôn lường, có thể biến 

lớn biến nhỏ, lúc ẩn lúc hiện. Lục Tổ Ðại Sư đã từng dùng bát ăn 

cơm của Ngài để hàng phục một con rồng lớn và trừ được tai nạn 

cho Chùa Nam-Hoa. 

Rồng là một côn trùng lớn, bởi thuở xưa tu hành thì "Thừa cấp" 

(mau mắn về tu hành Ðại-thừa) nên có được thần thông, nhưng 

lại  "Giới  hoãn"  (chậm  chạp,  không  tinh  tấn  về  Giới  Luật)  nên  bị 

đọa làm súc sanh. Rồng có nhiều chủng loại khác nhau, kim-long 

(rồng  vàng),  bạch-long  (rồng  trắng),  thanh-long  (rồng  xanh)  và 

hắc-long  (rồng  đen).  Rồng  có  thể  được  sanh  ra  từ  thai  bào,  từ 

trứng,  từ  sự  ẩm  thấp,  hoặc  từ  sự  biến  hóa.  Lại  còn  có  cầu-long 

(rồng có sừng), ưng-long, giao-long (thuồng luồng), ly-long (rồng 

đen);  thiên-long,  địa-long,  vương-long,  nhân-long;  và  còn  có  cả 

ngư-hóa-long (rồng do cá biến hóa thành), mã-hóa-long (rồng do 

ngựa  biến  thành),  tượng-hóa-long  (rồng  do  voi  biến  hóa  thành), 

và hạp-hóa-long (rồng do cóc biến hóa thành) nữa. 

Giống rồng phải chịu bốn thứ khổ: 

1)  Bị  đại  bàng  kim  sí  điểu  sở  thốn  khổ  (khổ  vì  bị  chim  đại  bành 

kim sí điểu ăn thịt); 

2) Giao vĩ biến xà hình khổ (khi giao hợp, rồng bị biến thành rắn, 

và sự biến thành này vô cùng đau đớn, khổ sở); 

3) Tiểu trùng giảo thân khổ (khổ vì bị các loài trùng nhỏ ẩn trong 

vảy rồng cắn rỉa, hút máu); 

116 

4) Nhiệt sa tháng thân khổ (khi trời nắng gắt, những đất cát dính 

trong vảy rồng đều bị nung nóng bởi ánh nắng mặt trời, làm cho 

rồng bị ngứa, xót rất khổ sở). 

Nhiệm vụ của rồng là "bố vân giáng vũ," giăng mây làm mưa. Tuy 

nhiên, có năm trường hợp rồng không thể làm mưa được. 

1) Hỏa đại tăng thạnh (yếu tố "lửa" gia tăng mạnh mẽ); 

2) Phong xuy vân tán (gió thổi làm mây tan); 

3) A-tu-la thu vân nhập hải (loài A-tu-la thâu mây vào biển); 

4) Vũ sư phóng dật (thần mưa buông lung); 

5)  Chúng  sanh  nghiệp  trọng  (nghiệp  chướng  của  chúng  sanh 

nặng nề). 

Các bạn muốn biết hình dáng của rồng ư? Thế thì, các bạn cần 

phải nổ lực tu hành, dụng công ngồi thiền; khi Ngũ Nhãn khai mở, 

các bạn sẽ thấy được bản lai diện mục của rồng thật. Bây giờ tôi 

sẽ  kể  cho  các  bạn  nghe  một  công  án  về  rồng.  Ðây  là  một  câu 

chuyện xảy ra cho chính bản thân tôi, hoàn toàn có thật, tuyệt đối 

không phải là chuyện bịa đặt. 

Khi còn ở Ðông Bắc, tôi có thâu nhận một người đệ tử tên là Quả 

Thuấn. Anh ta rất dụng công tu hành và chưa tới nữa năm đã có 

thể ngồi Thiền mà nhập Ðịnh được. Trong lúc nhập Ðịnh, anh ta 

có thể biết được đạo lý nhân quả tuần hoàn báo ứng; công phu tu 

trì của anh kể như gần tới nơi tới chốn. Về sau, anh ta ra ngoài tự 

cất một căn nhà tranh làm nơi tu hành. Ngày làm xong nhà tranh, 

anh mời tôi tới khai quang. Tôi cùng bốn người đệ tử nữa tới đó 

117 

(trong  bốn  người  ấy  có  hai  người  đã  mở  Ngũ  nhãn).  Lúc  ấy  tôi 

không để ý là bên cạnh nhà tranh có ngôi miếu Long-vương. 

Ngày hôm đó thì có chuyện xảy ra: khi chúng tôi sắp ngồi Thiền 

thì hai người đệ tử đã mở Ngũ nhãn nọ đến nói với tôi: "Bạch Sư 

phụ! Có mười con rồng đến xin quy y Sư phụ, hiện còn chờ bên 

ngoài nhà tranh!" 

Tôi nói với mấy người đệ tử: "Các ông không được nói bậy! Sao 

các ông biết họ là rồng? Họ quy y tôi làm gì chứ? Tôi làm sao có 

thể làm Sư Phụ của họ được? Tôi không có bản lãnh cao cường 

như họ!" 

Họ nói: "Bọn họ  tự xưng là rồng, hiện đang quỳ  bên ngoài, nhất 

định xin quy y Sư phụ." 

Bấy  giờ  đang  vào  mùa  hạ,  trời  hạn  hán,  không  mưa,  lúa  mạ 

ngoài đồng gần như chết khô cả. Tôi mới nói với các vị rồng (hóa 

thành người) ấy rằng: "Các vị muốn quy y tôi cũng được, song tôi 

có một điều kiện. Các vị là rồng, chuyên lo việc làm mưa, mà hiện 

tại vùng Hợp Nhĩ Tân đã lâu không có mưa nên khô hạn vô cùng. 

Ngày mai nếu có mưa, thì ngày mốt tôi sẽ cho các vị thọ Quy Y; 

nếu không thì tôi không nhận các vị làm đệ tử!" 

Chúng đồng thanh đáp: "Bạch Thầy! Ðành rằng nhiệm vụ chúng 

tôi là làm mưa; nhưng không có lệnh của Ngọc-hoàng Ðại-đế thì 

chúng  tôi  không  dám  làm  mưa,  vì  nếu  trái  lệnh  thì  sẽ  bị  trừng 

phạt." 

Tôi nói: "Các vị hãy tới trước Ngọc-hoàng Ðại-đế thưa rằng: 'Tại 

Hợp Nhĩ Tân có một người xuất gia thỉnh cầu hãy cho mưa xuống 

118 

trong vòng bốn mươi dặm xung quanh Hợp Nhĩ Tân.' Ðó là điều 

kiện của tôi." 

Ngày hôm sau quả nhiên trời mưa lớn và hết nạn hạn hán. Khắp 

nơi  trong  vòng  bốn  mươi  dặm  xung  quanh  Hợp  Nhĩ  Tân  đều 

được trận mưa rào. Ngày tiếp theo, tôi cho mười con rồng ấy thọ 

Quy Y và đặt Pháp danh chung cho chúng là Cấp Tu. Sau khi quy 

y thì những con rồng ấy ẩn hình, không thấy nữa. 

Chúng đã đi hóa độ đồng loại của chúng. 

Từ đó về sau, bất luận là tôi đi tới nơi nào thì nơi ấy đều có nước 

để  dùng!  Tôi  tới  Hương  Cảng  thì  Hương  Cảng  có  nước;  tôi  tới 

Vạn Phật Thánh Thành thì Vạn Phật Thánh Thành cũng có nước. 

Ðó không phải là kỳ tích xuất hiện, mà chính là do mười con rồng 

này cùng quyến thuộc của chúng hộ Pháp. 

Có người hỏi: "Bạch Sư phụ! Sư Phụ nhìn thấy mười con rồng ấy 

hình dạng ra sao?" 

Khi  đến  quy  y  tôi  thì  những  con  rồng  ấy  điều  biến  hóa  thành 

người, giống hệt như người thường vậy, chẳng có khác biệt cả; 

chỉ  có  người  đã  mở  Ngũ  Nhãn  thì  mới  biết  đó  là  rồng  thôi.  Các 

bạn muốn biết rồng ra sao ư? Thế thì hãy mau mau dụng công tu 

Ðạo, chuyên tâm ngồi Thiền, bớt khởi vọng tưởng, đừng nên nổi 

nóng, và bất luận gặp phải nghịch cảnh hay thuận cảnh thì cũng 

đều  nên  nhẫn  nại,  chớ  sanh  lòng  tham  luyến.  Khi  đạt  tới  cảnh 

giới "nhất niệm bất sanh, nhất trần bất nhiễm" (một ý niệm cũng 

không sanh, một hạt bụi cũng chẳng dính) thì tự nhiên Ngũ Nhãn 

sẽ  khai  mở.  Bấy  giờ,  các  bạn  sẽ  thấy  tường  tận  mặt  mày  của 

rồng! 

119 

Ðời Người Như Giấc Mộng, Hãy Thức Tỉnh! 

Tại thế giới này con người lại buông cái chân thật để nắm giữ cái 

giả dối, do đó đời đời kiếp kiếp quay lưng với sự giác ngộ để hoà 

hợp với bụi trần, túy sanh mộng tử. Túy sanh có nghĩa rằng trong 

lúc sống thì như kẻ uống rượu say, không biết mình từ đâu sanh 

về đây. Mộng tử có nghĩa rằng đến lúc chết thì như kẻ đang nằm 

mộng,  không  biết  chết  sẽ  về  đâu.  Ai  ai  cũng  sống  trong  mộng. 

Lấy  cái  giả  mà  cho  là  thật,  ham  danh  ham  lợi,  lòng  tham  không 

bao giờ ngừng dứt. 

Ở trong mộng thì bạn thấy mình làm quan, hoặc phát tài, hoặc có 

địa vị, quyền lợi, danh dự, hoặc có vợ đẹp thiếp xinh, con cái đầy 

nhà, vinh hoa phú quý, hưởng thọ không hết. Giả như trong lúc 

mộng  ấy  mà  có  người  nói  với  bạn  rằng:  "Ông  ơi!  đây  chỉ  là  hư 

vọng thôi, không phải thật đâu," thì bạn sẽ chẳng bao giờ tin. Chờ 

đến  khi  bạn  tỉnh  dậy  rồi  thì  chẳng  ai  nói với  bạn là  bạn  đã  nằm 

mộng, bạn cũng biết rõ là mình vừa trải qua một giấc chiêm bao. 

Ðêm  qua  nằm  mộng  thấy  đậu  trạng  nguyên,  làm  tể  tướng,  làm 

hoàng đế, thành thần tiên, hạnh phúc vô cùng. Ngày hôm nay tỉnh 

lại: "Ôi! Tất cả chỉ là một trường xuân mộng!" (xuân mộng tức là 

giấc mộng rất ngắn ngủi). Ðó là sự tỉnh thức. Nếu không tỉnh mà 

chọn  mộng  là  thật,  thì  sẽ  tham  luyến,  không  buông  bỏ,  chấp 

trước sự mê mờ, và chẳng bao giờ được giác ngộ. Bây giờ mình 

chính là đang chiêm bao giữa ban ngày mà chưa thức tỉnh, do đó 

sống một cách hồ đồ, rồi cũng hồ đồ mà chết đi. Sanh ra đây là 

từ  đâu  tới?  Chết  rồi  mình  sẽ  đi  đâu?  Không  biết!  Cả  một  đời 

chẳng bao giờ tỉnh. Các vị hãy nghĩ xem, như vậy thì có ý nghĩa 

gì? Có gì mình phải lưu luyến? Có gì đáng để mình không buông 

bỏ tất cả ? 

120 

Cả đời mình đều bị sợi dây tam độc và ngũ dục trói buộc vô cùng 

chặt  chẽ  đến  nổi  không  có  tự  do  để  chuyển  hóa  bản  thân,  thì 

đừng nói chi đến chuyện giải thoát. Do đó bạn phải phát tâm xuất 

gia tu đạo, dụng công ngồi thiền, nổ lực lạy Phật, tức là mình tự 

cởi mở sợi dây tam độc và ngũ dục, cuối cùng sẽ có một ngày sẽ 

được  hoàn  toàn  giải  thoát.  Lúc  ấy  mình  sẽ  thức  tỉnh,  quay  đầu 

nhìn  lại  những  điều  mình  đã  làm  trong  quá  khứ  đều  hoàn  toàn 

như ảo mộng, tất cả đều chẳng phải là chân lý. Nay thức tỉnh rồi 

mình mới thoát ra khỏi vòng tam giới, không còn bị hạn chế trong 

sanh tử, tự do muốn sanh thì sanh, muốn chết thì chết, tự do tới 

và  đi  theo  ý  mình.  Ðó  mới  là  chơn  chính  giải  thoát,  đó  là:  "Ðại 

mộng sơ tỉnh" vậy. 

Thói thường chúng ta cứ giữ chặt cái hư giả dối trá mà quên mất 

cái chân thật. Thế nào là cái hư giả dối trá? Chính là sự khoái lạc 

sung sướng của ngũ dục: tài sắc danh thực thùy. Thế nào là cái 

chân thật? Tức là sự sung sướng của Niết-bàn ở trong bốn đức: 

thường,  lạc,  ngã,  tịnh.  Song  le  con  người  rất  quái  lạ,  điều  chân 

thật mất đi thì không sợ, nhưng khi điều giả dối mất đi thì lại sợ 

hãi vô cùng. Vì sao vậy? Bởi vì người đời ai cũng nhận giặc làm 

con,  bỏ  gốc  chạy  theo  ngọn,  lấy  cái  giả  cho  là  thật,  không  thức 

tỉnh,  do  đó  vẫn  còn  trong  mộng,  tham  luyến  cảnh  giới  của  giấc 

chiêm bao. 

Bởi do nhân duyên mình dấy khởi sự mê mờ, tạo ra ác nghiệp rồi 

thọ sự báo ứng, giống như một hạt bụi bay lượn trên không trung, 

không tự làm chủ mình được. Hạt bụi ấy cứ tùy theo nghiệp lực 

rồi luân chuyển trong lục đạo luân hồi không lúc nào ngừng nghỉ. 

Cho nên nói rằng: "Ðả bất phá danh lợi quan, khiêu bất xuất luân 

hồi  khuyên,"  nghĩa  rằng  đánh  không  sập  cửa  danh  lợi  thì  nhảy 

121 

không  thoát  vòng  luân  hồi.  Ðến  lúc  nào  bạn  không  bị  cảnh  giới 

làm động tâm, lúc ấy bạn mới thoát ly khỏi cái vòng lục đạo luân 

hồi. 

(Ngày 21 tháng 8 năm 1983) 



Thế Nào Là "Ngũ Suy Tướng Hiện" 

Khi đã làm nhiều việc thiện, công đức đầy đủ rồi, bạn sẽ sanh lên 

cõi trời, hưởng thọ sự khoái lạc. Các vị thiên nhân thì thường ở 

trong định. Họ lấy sự khoái lạc thiền định làm thức ăn, có khoái 

lạc của pháp vị sung mãn, song le sự khoái lạc ấy chẳng phải là 

cứu  cánh.  Chờ  đến  lúc  họ  đã  tận  hưởng  hết  phước  trời  thì  tự 

nhiên đọa lạc vào luân hồi, chịu quả báo xưa kia đã làm. 

Phước  báo  của  các  vị  trời,  hễ  nghĩ  đến  y  phục  thì  y  phục  tới 

ngay,  nghĩ  đến  ăn  uống  thì  ăn  uống  có  liền.  Y  phục  của  họ  rất 

nhẹ,  chỉ  có  ba  thù  (hai  mươi  bốn  thù  là  một  lượng)  tức  là  rất  là 

nhẹ,  cho  nên  nói  rằng:  "Thiên  y  vô  phùng,"  nghĩa  rằng  y  phục 

không  cần  may  cắt  gì  cả.  Lớn  nhỏ  thế  nào,  muốn  là  nó  sẽ  vừa 

khít, không to quá cũng không nhỏ quá. Hễ muốn ăn uống thứ gì 

thì  thực  phẩm  sẽ  tức  khắc  hiện  ra  trước  mặt,  không  quá  nhiều 

cũng không quá ít, làm cho người ăn được thỏa mãn. 

Các vị trời đến lúc lâm chung có năm tướng suy hoại hiện ra: 

Thứ nhất: Hoa quan khô nuy  (cái mũ hoa khô héo): các vị trời 

có  đội  mũ  bằng  hoa,  trang  nghiêm  vô  cùng,  không  bao  giờ  khô 

héo. Nhưng đến lúc lâm chung thì mũ hoa đó tự nhiên héo tàn. 

122 

Thứ hai: Y phục cấu nị (y phục dơ bẩn): các vị trời mặc áo quần 

không  những  là  đẹp  đẽ  thanh  khiết,  lại  chẳng  dính  một  hột  bụi, 

không cần giặt giũ gì cả. Ðến lúc gần chết tự nhiên áo quần của 

họ trở nên dơ dáy, bụi bậm dính vào. 

Thứ  ba:  Dịch  hạ  hạn  xuất  (nách  chảy  mồ  hôi):  thân  của  các  vị 

trời  thì  không  bao  giờ  toát  mồ  hôi.  Nhưng  đến  lúc  hấp  hối  lâm 

chung, thì dưới hai nách mồ hôi xuất ra. 

Thứ  tư:  Thân  thể  xú  uế  (thân  thể  có  mùi  hôi):  các  vị  trời  do 

trước kia tu hành rất là chân chánh, nghiêm trì giới luật, do đó họ 

có giới hương (hương do giới luật sanh ra), thường phóng ra mùi 

hương thơm ngát. Vì sao thân của chúng ta có mùi hôi thối? Là vì 

chúng  ta  không  giữ  giới  luật.  Khi  mình  hấp  hối  đến  gần  chết  thì 

thân mình phát ra mùi tử thi. 

Thứ  năm:  Bất  lạc  bổn  tòa  (không  thích  chỗ  mình  ngồi):  các  vị 

trời  lúc  nào  cũng  ở  trong  định,  luôn  như  như  bất  động,  liễu  liễu 

thường minh. Nhưng đến lúc bốn tướng suy hoại hiện ra thì các 

vị  trời  nhìn  thấy  nó,  biết  mình  sắp  chết,  do  đó  tâm  tán  loạn  rần 

rần, vọng tưởng khởi lên lăng xăng, ngồi cũng không  yên, đứng 

cũng không yên, đứng rồi lại ngồi, ngồi rồi lại đứng, quay đi quay 

lại  mấy  lần  thì  tắt  thở.  Khi  họ  chết  thì  đầu  thai  vào  lục  đạo  luân 

hồi. Nếu nghiệp địa ngục của họ chín muồi thì họ tới địa ngục thọ 

sanh; nếu nghiệp súc sanh chín muồi thì họ sẽ đầu thai thành làm 

thú vật; nếu nghiệp A-tu-la chín muồi thì họ sanh vào cõi A-tu-la; 

nếu  nghiệp  làm  người  chín  mùi  thì  họ  đầu  thai  vào  cõi  người. 

Song  le  trong  mỗi  cõi  thì  có  thiên  sai  vạn  biệt,  đủ  loại  đẳng  cấp 

khác  nhau,  thí  dụ  như  trong  cõi  người,  trên  cao  cùng  tột  bậc  là 

hoàng đế, dưới cùng hết thẩy là kẻ ăn mày, cấp trung gian thì đủ 

các loại giai cấp, có kẻ thì giàu sang phú quý, có kẻ thì bần cùng 

123 

hạ  tiện,  có  người  thì  thông  minh,  có  kẻ  thì  ngu  si,  có  người  thì 

trường thọ, có kẻ thì chết yểu, có người thì mạnh khỏe, có kẻ thì 

bệnh tật, tất cả đều do nghiệp lực chiêu cảm mà thành. 



Trong Ðạo Tràng Phải Cẩn Thận Nơi Lời Nói và Việc Làm 

Bất cứ ai khi tới Vạn Phật Thánh Thành, các vị nhất định phải cẩn 

thận trong lời nói và hành động, phải buông bỏ đi lòng háo danh 

háo  lợi  của  mình.  Không  nên  coi  thường  mọi  người,  cho  rằng 

mình là hay nhất, giỏi hơn hết, rồi đem mình đặt lên cao mà khinh 

khi coi rẻ người khác. Ðó là hành vi cống cao ngã mạn. 

Có  những  dơ  bẩn  mà  mang  trong  tâm,  hoặc  mang  trong  thân, 

hoặc  mang  trong  tinh  thần,  thì  làm  sao  có  thể  thành  tựu  đạo 

nghiệp? Tôi thường nói với các vị rằng: 

Chân nhận tự kỷ thác 

Mạc luận tha nhân phi 

Tha phi tức ngã phi 

Ðồng thể danh Ðại-bi. 

Các bạn hãy coi người khác như là chính mình vậy. Coi sự khoái 

lạc vui sướng của kẻ khác cũng là sự vui sướng của chính mình. 

Khi  người  khác  đau  buồn  thống  khổ  thì  hãy  coi  đó  là  sự  thống 

khổ  của  chính  mình.  Khi  ai  làm chuyện  tốt  thì  mình  cũng  ví  như 

chính mình làm chuyện ấy. Khi ai làm chuyện ác thì mình cũng bị 

thương đau buồn như chính mình làm chuyện ấy. Mình phải có tư 

tưởng như vậy thì mới có thể cùng người khác, ăn ở vui vẻ với 

nhau, mới khuyến khích giúp đỡ những kẻ phạm giới, cũng như 

124 

khuyến  khích  những  kẻ  giữ  giới,  không  thể  có  tâm  "tật  hiền  đố 

năng," nghĩa là ganh tị với người tốt và người có tài, cũng không 

thể chướng ngại kẻ khác phát tâm bồ đề. 

Sau  khi  xuất  gia,  ở  chùa  làm  việc  thì  nên  mau  chân  mau  tay, 

tuyệt  đối  đừng  đi  khoe  khoang,  tuyên  truyền  công  lao  của  mình 

rằng tôi làm như vậy, tôi làm như kia. Nếu mà khoe khoang công 

lao  thì  ngược  lại  chẳng  có  công  đức  gì.  Các  bạn  đừng  nên  bắt 

chước như người đời hiện giờ, làm một chút thì sợ bị thiệt thòi, 

làm  chuyện  gì  cũng  sợ  thua  lỗ.  Tự  cho  mình  là  thông  minh  lắm 

nhưng kỳ thật thì ngu muội. Tất cả công chuyện mà bạn làm hằng 

ngày, bạn không cần nói ra bởi vì các vị thần Hộ-Pháp ghi nhớ rất 

rõ ràng. Khi công đức viên mãn, tự nhiên sẽ có sự cảm ứng, cho 

nên  nói:  "hữu  xạ  tự  nhiên  hương,  hà  tất  đương  phong  dương," 

nghĩa rằng: có mùi hương thì tự nhiên thơm ngát, không cần gió 

để thổi đi. 

Chúng sanh có lỗi lầm giống nhau, tức là khi làm việc thì nói rằng 

mình không nên có ngã tướng (tức là mình không nên làm). Ðến 

lúc  ăn  cơm  thì  nói  rằng  mình  chẳng  nên  có  nhân  tướng  (bởi  vì 

không có người khác nên mình cứ tha hồ ăn). Ðến lúc cãi lẫy với 

nhau  thì  nói  rằng:  "ồ,  mình  không  nên  có  chúng  sanh  tướng!" 

(Tức là cứ việc cãi lẫy đi, không có chúng sanh đâu). Ðến lúc ăn 

thịt lại cho rằng không có thọ giả tướng (tức là miếng thịt không 

có sanh mạng gì cả, cứ tiếp tục ăn đi!). Lại còn không có lòng hổ 

thẹn mà nói rằng: "Tao ăn thịt tụi bây là để siêu độ tụi bây được 

lên cõi Tây thiên." Người nào mà có tưởng như vậy, tự cho rằng 

mình  thông  minh,  kỳ  thật  đã  bị  sự  thông  minh  đánh  lừa  chính 

mình, và họ sẽ chịu thiệt thòi, tự mình không biết mà thôi. 

125 

Những người tu hành chúng ta, lúc nào cũng phải nhiếp tâm kiểm 

soát chính mình, phải làm chủ tự kiềm chế mọi cử động hành vi 

của mình, đi đứng nằm ngồi đừng nên rời khỏi nhà (tức là chơn 

tâm).  Không  rời  tức  là  không  đi  soi  mói  tìm  tòi  lỗi  lầm  của  kẻ 

khác, cũng không nói thị phi về người khác, tức là mình phải cẩn 

thận  trong  lời  nói  và  hành  động.  Lúc  nào  cũng  hồi  quang  phản 

chiếu,  soi  lòng  mình  phải  tự  tìm  ở  nơi  mình,  phải  diệt  trừ  tánh 

nóng nảy kỳ quái của mình để giữ gìn công phu nhẫn nhục. Nói đi 

nói lại cốt ý là bạn hãy bớt nói, tu nhiều hơn, đừng bao giờ nên 

khoe khoang chính mình, tôi như thế này tôi như thế kia. Bây giờ 

đã xuất gia rồi thì đừng nên có thói quen như người tại gia. Xuất 

gia là vì sao? Bạn hãy phản tỉnh, nhìn lại chính mình, có nên hay 

chẳng nên? 



Người Tu Ðạo Không Nên ích Kỷ 

Hôm nay là ngày bắt đầu của Ðịa Tạng Thất. Mỗi năm vào ngày 

15  tháng  7  âm  lịch  (tức  là  lễ  Vu  Lan)  cho  đến  ngày  30  tháng  7 

(tức  là  ngày  Ðản  sanh  Ðức  Ðịa  Tạng)  chúng  ta  đều  tổ  chức  hai 

Thất  Ðịa  Tạng  để  siêu  độ  cô  hồn  ngạ  quỷ  được  vãng  sanh,  và 

cầu  nguyện  cho  hòa  bình  thế  giới.  Ðó  là  trách  nhiệm  mà  Vạn 

Phật Thánh Thành cần phải tận tình thực hiện. 

Hy vọng các vị hãy chuyên tâm nhất trí niệm "Nam Mô Ðịa Tạng 

Bồ Tát," niệm cho đến khi tâm và miệng tương ưng thì nhất định 

sẽ được cảm ứng. Không thể một tâm mà làm hai việc, phải tập 

trung  tinh  thần  lại  để  niệm  tên  Ngài.  Nếu  mình  chẳng  chí  thành 

khẩn thiết, thì tuy không thể nói rằng chẳng có công đức, song le 

công  đức  không  nhiều.  Nếu  nhất  tâm  chuyên  niệm,  thì  mình  sẽ 

126 

cùng Ngài Ðịa Tạng Bồ Tát hòa hợp làm một, và khi niệm tới chỗ 

"bất niệm như tự niệm" (miệng không niệm nhưng tâm luôn niệm) 

thì  trong  lòng  mình  tự  nhiên  thanh  tịnh  và  tự  tại,  mọi  phiền  não 

đều tiêu tan. 

Người tu đạo không nên ích kỷ, không nên có tư tưởng "hoài kỳ 

bảo  nhi  mê  kỳ  bang."  Hễ  mình  được  đồ  ăn  gì  ngon  thì  hãy 

nhường  cho  đại  chúng  ăn;  hễ  có  áo  quần  đẹp  thì  cũng  nhường 

cho  đại  chúng  mặc;  hễ  có chỗ  ở  an  lành,  cũng  nhường  cho  đại 

chúng;  có  được  cảm  ứng  gì  tốt  thì  hãy  cùng  chia  xẻ  với  đại 

chúng, cúng dường mọi người. Phàm là mình có được công đức 

gì  thì  nhất  định nên  hồi  hướng  cho  chúng sanh trong Pháp-giới. 

Nếu chẳng được vậy thì mình vẫn còn ích kỷ. 

Hễ ai có cảm ứng tốt hãy cúng dường mọi người, hễ không được 

cảm  ứng  tốt  cũng  nói  rõ  cho  mọi  người  nghe.  Không  nên  thiếp 

vàng lên mặt (khoe khoang chính mình), nói rằng tôi có cảm ứng 

đẹp  như  thế  này,  tốt  như  thế  kia.  Cũng  không  được  hễ  có  cảm 

ứng  kỳ  diệu  mầu  nhiệm  thì  giấu  kỹ,  không  nói  cho  người  khác 

biết. Nếu có tư tưởng như vậy đều là ích kỷ. Bây giờ mọi người 

hãy phản tỉnh coi mình đã làm tròn trách nhiệm chưa? Phải chăng 

là mình không chịu làm việc, cứ người này đẩy qua người kia, tôi 

đẩy  anh  anh  đẩy  tôi,  không  ai  chịu  gánh  vác  trách  nhiệm  của 

mình cả. 

Mỗi người chúng ta ai cũng phải phát tâm, coi Phật giáo là trách 

nhiệm  của  riêng  mình.  Sự  hưng  thịnh  suy  vong  của  Ðạo,  mọi 

người  đều  phải  có  trách  nhiệm.  Không  thể  nói  rằng:  đó  là  việc 

của người khác, không quan hệ gì tới tôi. 

127 

Vì sự lợi ích của Phật Giáo nên mình phải hy sinh mọi sự, thậm 

chí dù có xương tan thịt nát mình cũng không từ nan. Phải có tinh 

thần như vậy mới là tín đồ chân chính của Ðạo Phật. Không nên 

lợi dụng Phật Giáo để kiếm miếng ăn, lợi dụng Phật Giáo để có 

áo mặc, mà phải tận lực ủng hộ Tam Bảo. Như vậy mới không có 

tâm ích kỷ. 

Chẳng nên lúc nào cũng sợ thua lỗ, lúc nào cũng sợ thiệt thòi, lúc 

nào cũng tự cho mình là cao quý, cho mình là hay giỏi nhất. Phải 

có tinh thần quên mình vì Ðạo Pháp, thì mới đủ tư cách làm một 

tín đồ của Ðạo Phật. 

(Ngày 25 tháng 8 năm 1983) 



Noi Gương Ðịa Tạng Vương Bồ Tát 

Ðịa Tạng Vương Bồ Tát có nguyện lực lớn nhất. Ngài nói rằng:  

"Ðịa ngục vị không, thệ bất thành Phật, 

Chúng sanh độ tận, phương chứng Bồ-đề." 

Có nghĩa là địa ngục chưa trống không, tôi thề không thành Phật; 

chúng sanh độ hết rồi, tôi mới chứng bồ-đề. Tinh thần nầy thật là 

từ bi. Bồ-tát đối với chúng sanh chúng ta rất là quan tâm lo lắng 

vô cùng, không có gì hình dung được. Phàm đối với tín đồ Phật 

Giáo, nổ lực tu hành thì Ðịa Tạng Vương Bồ Tát có thể trong lúc 

chúng  ta  thiền  định  hoặc  chiêm  bao  mà  hiện  thân  thuyết  pháp. 

Tiếc  thay  chúng  ta  không  hiểu  dụng  tâm  của  Bồ-tát,  và  cô  phụ 

lòng  từ  bi  của  Ngài,  thật  là  có  lỗi  với  Ngài.  Song  le  Bồ-tát  cũng 

không  giận  dỗi,  Ngài  tha  thứ  cho  sự  si  mê  của  chúng  sanh,  rồi 

128 

vẫn không ngừng phổ độ chúng sanh. Khi nào độ hết chúng sanh 

thì Ngài mới thành Phật. 

Những  việc  Bồ-tát  làm  đều  hướng  về  sự  chân  thật.  Tuyệt  đối 

Ngài không có ý hư ngụy giả dối, dù nhỏ như một sợi tơ, thuần 

túy là để cứu độ chúng sanh được thoát khổ và an lạc. 

Hiện nay chúng ta đang cử hành Ðịa Tạng Thất, ai có chơn tâm 

thì người ấy sẽ có cảm ứng, ai có thành ý thì người đó sẽ có thọ 

dụng.  Sự  thọ  dụng  nầy  không  phải  là  đắc  được thần  thông  diệu 

dụng, mà là tâm mình được thanh tịnh, hết vọng tưởng. Khi vọng 

tưởng hết thì mình sẽ có cảnh giới cảm ứng đạo giao hiện tiền. 

Có người nói: "Bình an là cảm ứng; biết lỗi lầm cũng là cảm ứng; 

so với lúc xưa tôi hiểu biết rõ ràng hơn, đó cũng là cảm ứng; so 

với trước kia tôi siêng năng nổ lực hơn, đó cũng là cảm ứng." Nói 

như vậy cũng không sai, chung chung là như vậy. 



Hãy Chấp Nhận Sự Chỉ Trích Vô Lý 

Bây  giờ  tôi  xin  nói  cho  các  bạn  nghe  kinh  nghiệm  của  tôi  khi  tôi 

tụng  Kinh  Ðịa  Tạng.  Lúc  tôi  mười  bảy  tuổi  thì  đã  bắt  đầu  giảng 

Kinh Lục Tổ Pháp Bảo Ðàn và Kinh Kim Cang cho người ta nghe 

rồi.  Ban  đầu  tôi  không  biết  giảng  nhưng  vẫn  phải  giảng.  Vì  sao 

vậy? Bởi vì lúc bấy giờ có rất nhiều người muốn nghiên cứu, học 

hỏi kinh điển nhưng lại không biết chữ. Do vậy tôi mới suy nghĩ là 

tôi cần phải đảm nhiệm công tác nầy, nên tôi mới giảng kinh cho 

họ nghe. 

Một ngày nọ tôi ngẫu nhiên phát hiện ra quyển Kinh Ðịa Tạng Bồ 

Tát Bổn Nguyện và tôi như bắt được của quý. Ðọc qua một lần, 

129 

tôi  thấy  Ngài  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  vô  cùng  từ  bi.  Ngài  rất  quan  tâm 

đối với chúng ta, mà chúng ta thì không hay biết gì. Do đó tôi phát 

tâm mỗi ngày quỳ trước điện Phật và tụng một bộ Kinh Ðịa Tạng. 

Sàn của Phật điện lót bằng gạch, không có nệm, mà tôi chỉ mặc 

quần  bằng  vải  thường.  Quỳ  trên  sàn  gạch  và  tụng  một  bộ  Kinh 

phải  mất  hai  giờ  đồng  hồ.  Tôi  chuyên  chú  tụng  đến  nỗi  đầu  gối 

rướm máu mà cũng không hề biết đau đớn gì cả, càng tụng thì 

tâm càng khoan khoái. Mỗi ngày cứ đúng giờ là tôi quỳ trước điện 

Phật và thành tâm tụng. Hơn một trăm ngày sau thì ma chướng 

phát sanh nên tôi phải ngưng, không còn niệm được nữa. 

Người  tu  Ðạo,  nếu  không  dụng  công  tu  hành  thì  chẳng  có  ma 

chướng  lại  khảo  nghiệm  thử  thách.  Hễ  bạn  được  một  chút  xíu 

thành  tựu  thì  ma  liền  đến  thử  thách  để  coi  bạn  có  định  lực  hay 

không? Trong lúc tôi đang niệm Kinh Ðịa Tạng thì có một vị cư sĩ 

đến  chùa  cúng  dường.  Ông  ta  thấy  tôi  quỳ  mà  tụng  Kinh  thì  rất 

tán thán khen ngợi tôi, và nói với người trong chùa thầy đó dụng 

công như vậy, thầy đó tinh tấn như kia... Sau khi vị cư sĩ nầy đi 

về rồi, tất cả các thầy trong chùa đều mắng tôi: "Chú giả bộ hay 

quá,  cố  làm  cho  cư  sĩ  để  ý  để  chứng  tỏ  rằng  chú  là  kẻ  tu  hành 

chuyên cần. Chú thật là đồ lợi dụng!" Lúc bấy giờ tôi chẳng biện 

luận  gì  cả,  mình  hiểu  mình  là  được  rồi,  chỉ  biết  rằng  mình  vì  tu 

hành mà tụng Kinh thôi. Nhưng từ đó về sau thì những chuyện vô 

lý thường xuyên xảy ra. Trước khi tụng kinh, mấy thầy lại mắng 

tôi: "Ðồ giả mạo tu hành." Sau khi tụng kinh xong, mấy thầy cũng 

lại chưởi tôi: "Giả bộ tu hành xong rồi sao!" Ngày nào cũng chưởi 

mắng om sòm nhưng tôi vẫn cứ chịu đựng không nói lời nào cả. 

Sau khi tôi tụng được hơn một trăm ngày thì ma chướng thật sự 

kéo tới. Một hôm vừa niệm xong một bộ Kinh Ðịa Tạng, thì vị đại 

130 

sư huynh tới trước mặt tôi rồi đánh tôi một phát. Tôi chẳng hiểu vì 

sao, cũng không dám hỏi lý do. Sau đó y mắng tôi: "Chú là người 

vô  dụng,  ở  đây  biếng  nhác  hưởng  nhàn.  Người  ta  có  công  việc 

làm ngoài kia, còn chú thì ở đây giả bộ tụng kinh để biểu diễn cho 

người  ta  coi.  Chùa  đâu  phải  chỗ  để  cho  chú  tu  hành  như  vậy? 

Chú có công đức gì mà ở đây tu hành?" Vì thế tôi chỉ còn cách 

phải ngưng việc tụng Kinh Ðịa Tạng. 

Hôm nay gặp kỳ Ðịa Tạng Thất khiến tôi nhớ lại chuyện quá khứ. 

Tu  hành  không  phải  dễ  dàng,  mà  lúc  nào  cũng  có  thể  gặp 

chướng ngại. Các bạn rất là may mắn, đã gặp được đạo tràng tu 

hành  rất  lý  tưởng,  không  bị  chưởi  mắng,  không  bị  đánh  đập,  vô 

cùng ung dung tự tại. Các bạn càng cần học gương nhẫn nhục, 

luôn luôn phấn đấu trong nghịch cảnh, tiếp tục công phu tu hành 

và tinh tấn hành trì trong mọi hoàn cảnh. 



Khuyên Con Dâu Nên Hiếu Thảo Với Cha Mẹ Chồng 

Khi tôi theo hầu Ngài Thường Nhân Ðại Sư của Chùa Tam Duyên 

tại tỉnh Ðông Bắc Trung Hoa, có lần vì công tác xây chùa nên tôi 

đi  ra  ngoài  thôn  trang  kiếm  xe  chở  vật  liệu.  Cách  chùa  khoảng 

mười lăm dặm, có một thôn trang gọi là Ðại Ba. Bấy giờ chính là 

lúc canh tác mùa xuân nên nông dân rất là bận rộn, do đó không 

thể kiếm được xe. Tôi bèn tới nhà ông thôn trưởng thì ông ta nói 

rằng: "Hiện tại chúng tôi rất là bận rộn, không có thời giờ để chở 

vật liệu dùm cho chùa!" Vừa lúc đó thì người em dâu của ông ta 

tới gặp tôi và nói rằng: "Thầy ơi! Ðứa con tôi bị bệnh, bác sĩ chữa 

không  lành,  Thầy  có  thể  phát  lòng  từ  bi  trị  bệnh  cho  con  tôi 

chăng?" 

131 

Tôi  nói  với  cô  ta  rằng:  "Bởi  vì  cô  không  hiếu  thảo  với  cha  mẹ 

chồng của cô nên con cô mới bị bệnh. Nếu cô muốn con cô hết 

bệnh thì nhất định cô phải sám hối. Cô phải lạy trước bài vị của tổ 

tiên và khấn nguyện từ đây về sau sẽ hiếu kính với cha mẹ chồng 

và ăn ở hiền lành hòa thuận với mọi người trong nhà. Sau đó thì 

quỳ trước cha mẹ chồng của cô mà nhận lỗi, và nguyện rằng sẽ 

không  làm  cho  ông  bà  buồn  phiền  nữa.  Nếu  cô  thành  tâm  như 

vậy thì con cô nhất định sẽ lành bệnh." 

Cô ta tức thời làm theo lời tôi nhưng bệnh của đứa con nhỏ vẫn 

không  thuyên  giảm  nên  cô  ta  liền  chạy  tới  gặp  tôi.  Tôi  nói:  "Cô 

hãy đem đứa nhỏ lại cho tôi coi." Cô ta lập tức bồng đứa nhỏ tới, 

thằng bé khoảng ba bốn tuổi, hai mắt nhắm nghiền, miệng thì há 

hốc. Tôi dùng tay gõ nhẹ lên đầu nó ba lần. Không lâu sau đó thì 

thằng  nhỏ  bổng  nhiên  mở  mắt,  nhìn  đông  nhìn  tây,  qua  chừng 

năm  phút  thì  rời  tay  mẹ  nó  xuống  đất  chạy  chơi  lanh  lẹ  như 

thường. 

Lúc  bấy  giờ  vị  thôn  trưởng  vô  cùng  hoan  hỷ  nói  với  tôi  rằng: 

"Thầy ơi! Thầy đã cứu cháu tôi lành bệnh. Ngày mai chúng tôi sẽ 

đem tất cả các xe tới chùa để giúp Thầy chở vật liệu." 

Sáng  hôm  sau,  ông  ta  gởi  lại  chín  chiếc  xe  để  chúng  tôi  dùng. 

Ðến tối, lúc ra về thì có một con lừa kéo xe bị đè gãy chân. Người 

chủ xe lấy làm lạ và nghĩ rằng mình làm việc cho chùa thì phải có 

công đức, tại sao lại gặp tai nạn như vậy. Ông ta suy nghĩ mãi mà 

không tìm được lý nhân quả của sự việc này nên tới hỏi tôi: "Thầy 

ơi! Chuyện nầy là nhân duyên như thế nào?" 

132 

Tôi trả lời với ông ta rằng: "Bác chớ nên bồn chồn, lo lắng. Chân 

của con lừa bị gãy tuy bị tổn thương nhưng không lâu nó sẽ lành. 

Việc này thật ra đã cứu được tánh mạng của người nhà bác đấy." 

Ông ta rất cảm động khi nghe tôi nói như vậy và còn quyết định 

ngày hôm sau sẽ tới giúp chùa chở vật liệu nữa. 

Từ  đó  về  sau  bất  cứ  tôi  tới  thôn trang  nào  mượn  xe  để  chở  vật 

liệu thì mọi người đều vui vẻ giúp đỡ vì biết rằng giúp chùa thì có 

được công đức vô lượng, thậm chí có người tranh nhau để cho 

mượn xe hoặc cho người phụ giúp công quả cho chùa. 

(Ngày 26 tháng 8 năm 1983) 



Ðạo Tặc Trở Thành Hiếu Tử 

Tại quê tôi ở Ðông Bắc, có một lần tôi gặp một vị hiếu tử họ Vưu 

tên là Chí Huệ. Xưa kia anh là một kẻ ăn cắp, giựt tiền cướp của, 

không  có  chuyện  ác  gì  mà  anh  chẳng  làm.  Một  ngày  nọ,  anh  bị 

thương  nặng,  từ  chỗ  chết  mà  được  sống  lại.  Từ  đó  lương  tâm 

như được thức tỉnh, anh sanh lòng hổ thẹn và quyết tâm hoán cải 

cuộc đời, làm lại một con người mới. Anh phát nguyện: "Nếu tôi 

không  chết  thì  nhất  định  tôi  sẽ  đến  phần  mộ  của  cha  mẹ  tôi  để 

báo hiếu." Không bao lâu thì vết thương của anh lành. Sau khi trở 

về nhà, anh lập một chòi tranh, ở gần mộ phần cha mẹ anh và ở 

đó mấy năm liền. 

Có một năm vào mùa Hạ, trời mưa tầm tả và gây ra ngập lụt. Anh 

phát tâm cầu nguyện với trời cao, nếu nội trong ba ngày mà trời 

ngừng  mưa  thì  anh  sẽ  cắt  thịt  để  tế  trời.  Anh  lại  nghĩ  rằng  nếu 

chờ trời hết mưa mới cúng tế thì cũng như một cách hối lộ, vậy 

133 

mình phải ngay  bây giờ cắt thịt  để tế trời mới biểu lộ được lòng 

chân  thành  khẩn  thiết.  Anh  liền  bày  hương  án  và  cầu  xin  trời 

xanh hãy bảo hộ cho bá tánh trong vùng và khiến cho mùa màng 

được  tốt  đẹp.  Nói  xong  anh  liền  dùng  dao  cắt  một  miếng  thịt  ở 

ngay ngực. Bấy giờ máu trào ra linh láng, khiến anh mê man ngất 

xỉu trên mặt đất. 

Lòng  thành  khẩn  thiết  của  anh  cảm  động  đến  trời  đất,  nên  đã 

phát sanh cảm ứng rất kỳ diệu. Lập tức mưa ngừng trời trong, và 

khi  người  nhà  mang  cơm  ra cho  anh  ăn  thì  phát  hiện  anh  đang 

nằm  trên  mặt  đất,  máu  chảy  linh  láng.  Họ  bèn  thức  anh  dậy,  và 

chữa  trị  cho  anh.  Ðược  chừng  nữa  tháng  thì  vết  thương  hoàn 

toàn  lành  hẳn.  Trong  thời  gian  đó,  có  một  con  chim  rất  là  dễ 

thương, ngày ngày bay lại bên giường an ủi anh mà hót lên: "Ða 

tác  đức!  Ða  tác  đức!  Ða  tức  đa  hảo!"  (nghĩa  rằng  làm  đức  cho 

nhiều,  làm  đức  cho  nhiều,  đức  nhiều  tốt  lắm).  Con  chim  ấy  trở 

thành người bạn tốt của anh. Sau nữa tháng không biết con chim 

đó bay đi đâu. Lòng chân thành đã khiến cho mưa ngừng hẳn, lại 

có chim thần đến làm bạn, cảnh giới đó thật là bất khả tư nghì. 

Có  một  năm,  tôi  và  anh  ta  gặp  lại  nhau,  ngồi  với  nhau  một  giờ 

đồng hồ, không nói với nhau một lời nào cả. Vì sao vậy? Bởi vì 

không  có  gì  đáng  nói.  Tất  cả  đều  thể  hiện  trong  im  lặng  "bất 

ngôn,"  anh  ta  biết  tôi,  tôi  cũng  biết  anh  ta.  Khi  tâm  chiếu  soi  thì 

chẳng cần lời lẽ, chỉ dụng ý mà thể hội thôi, không thể diễn bày 

bằng ngôn từ được. 

Khi tôi tới Ðài Loan để hoằng pháp có gặp Thủy Quả Hòa-thượng 

(tức  Hòa-thượng  Quảng  Khâm).  Tôi  và  Ngài  cũng  cùng  tình 

huống như vậy, nhìn nhau mà chẳng nói gì cả, nhưng trong lòng 

chúng  tôi  vui  sướng  vô  cùng.  Ðó  là  tác  dụng  cảm  ứng  của  tâm 

134 

linh  tâm  tâm  tương  ấn,  tâm  mình  và  tâm  người  cùng  nhau  ấn 

chứng; bỉ thử thông đạt, không còn chướng ngại. 



Bốn Giai Ðoạn Tất Yếu của Ðời Người 

Mọi  người  chúng  ta  đều  phải  trải  qua  bốn  cái  khổ  lớn  của  cuộc 

đời  gọi  là  sanh  lão  bệnh  tử,  bất  kỳ  người  nào  cũng  không  thể 

thoát khỏi bốn nỗi thống khổ đó. Trừ phi bạn tu đạo và thoát được 

vòng sanh tử thì chẳng nói đến làm gì, đa số người đời đều phải 

chịu bốn thứ khổ ấy. 

Khi sanh ra thì giống như bị hai trái núi đè ép cho nên trẻ con khi 

mới  chào  đời,  việc  đầu  tiên  là  khóc  òa  lên,  đó  thể  hiện  sự  đau 

khổ. Bà con quyến thuộc bị cảnh giới làm cho mê muội thì lại tới 

chúc  mừng.  Tuy  đó  là  một  niềm  vui,  nhưng  kỳ  thật  là  một  nỗi 

khổ? Ðến lúc già thì mắt mờ, tai điếc, răng rụng, tóc bạc, chân tay 

đình công không còn cử động như ý muốn nữa. Thật là vô cùng 

đau khổ. Ðến lúc bệnh rồi tứ đại không còn điều hòa, không còn 

hợp  tác  với  mình  nữa.  Bấy  giờ  chỉ  còn  nằm  liệt  giường,  chẳng 

đứng dậy được. Bần cùng khốn khổ đi đôi với nhau, đúng là trong 

cái  khổ  lại  còn  khổ  thêm  nữa.  Lúc  ấy  tâm  muốn  một  đường, 

nhưng sức lực chẳng đầy đủ để làm theo, bạn nghĩ coi đó chẳng 

phải là khổ hay sao? 

Ðến  lúc  chết  thì  khổ  đau  không  sao  tả  xiết,  giống  như  con  trâu 

sống mà bị lột da, mình vì con cái mà móc ruột móc gan, bị thất 

tình  lục  dục làm cho  mê  muội,  không  buông  bỏ  được  chúng.  Kỳ 

thật chết là chuyện mà ai cũng phải trải qua. Vậy sao lúc sanh ra 

lại vui vẻ mà khi chết lại âu sầu? Ðáng tiếc là những kẻ ngu muội 

si mê không thể phá bỏ sự chấp trước này. 

135 

Bây  giờ  chúng  ta  hãy  nghiên  cứu  vấn  đề  sanh  từ  đâu  đến,  rồi 

chết đi về đâu? Nếu mình thông suốt vấn đề này thì có thể thoát 

khỏi tam-giới, không còn lọt vào luân hồi nữa. Ðức Thích Ca Mâu 

Ni  xưa  kia  vì  muốn  nghiên  cứu  vấn  đề  này  nên  mới  xuất  gia  tu 

đạo. Ngài hành đạo khổ tu sáu năm mà chẳng đạt được phương 

pháp giải quyết vấn đề sanh tử. Sau cùng, tại gốc cây Bồ đề Ngài 

ngồi tịnh tọa bốn mươi chín ngày. Ðêm đến thấy sao mai mọc ra, 

Ngài  ngộ  đạo,  thấu  triệt  được  vòng  xoay  chuyển  của  đời  người, 

tức là mười hai nhân duyên. 

Ngày hôm nay vì sao tôi nói đến đạo lý này? Bởi vì khi tôi mới tới 

Hương Cảng năm 1949, vị đệ tử đầu tiên quy y tôi là bà La Quả 

Minh.  Bà  ta  năm  nay  được  81  tuổi.  Sáng  hôm  qua  bà  đã  vãng 

sanh,  khiến  cho  tôi  động  lòng  xúc  cảm.  Bà  ta  suốt  đời  bị  hoàn 

cảnh chèn ép, song bà không đầu hàng nghịch cảnh, nhẫn nhục 

chịu  đựng  và  nuôi  dưỡng  năm  đứa  con  gái.  Nay  con  bà  đã 

trưởng thành, tương đối thành đạt cả. Vì vậy bà Quả Minh có thể 

vui  vẻ  mà  ra  đi,  hoặc  bà  đã  được  vãng  sanh  về  Thế  Giới  Cực 

Lạc. 

(Ngày 4 tháng 9 năm 1983) 



Một Cuốn Kinh Rất Khó Tụng 

Tục ngữ nói rằng: "Nhà ai cũng có một bộ kinh khó tụng," lúc nào 

thì mới tụng xong bộ kinh này? Không ai có thể biết. Lúc nào thì 

có thể tụng được bộ kinh này, cũng không ai biết được. Người tu 

đạo  chúng  ta  hễ  có  thể  tụng  hết  được  bộ  kinh  này  thì  đến  với 

những bộ kinh khác sẽ hiểu được rất dễ dàng. 

136 

Ngày hôm nay tôi nói với các bạn nhân duyên này vì tôi muốn các 

bạn  hãy  đề  cao  cảnh  giác  về  vấn  đề  sanh  lão  bệnh  tử.  Khi  gặp 

cảnh giới trên (tức là chuyện sanh lão bệnh tử), thì các bạn phải 

nghĩ cho thông suốt, buông bỏ hết mọi sự, đừng nên bị cảnh giới 

ràng buộc chằng chịt, tốt nhất là "đối cảnh vô tâm," nhìn mọi sự 

mà  tâm  không  động,  coi  như  là  chuyện  bình  thường.  Nếu  ai 

chẳng  động  tâm  thì  đó  là   như  như  bất  động,  liễu  liễu  thường 

 minh. 

Người đời ai cũng bị cảnh giới khống chế, lay chuyển, chứ không 

thể thay đổi được cảnh giới. Bởi vậy, họ bị hoang mang chẳng có 

mục tiêu, không tự làm chủ được đường hướng tông chỉ của đời 

mình, luôn luôn hồ đồ mê muội cả đời. Sanh ra hồ đồ, chết rồi mê 

muội,  một  lần  mình  sai  lầm  mà  không  biết  giác  ngộ,  rồi  lại  tái 

phạm,  sai  lầm  cứ  lưu  chuyển  mãi  trong  lục  đạo  luân  hồi.  Cũng 

giống như kẻ chơi cờ bạc vậy, đã bị thua mà vẫn muốn tiếp tục, 

cho nên người đời nói rằng: "bớt ăn bớt uống, dùng tiền để đánh 

bài" là ý vậy. Kẻ phàm phu lúc nào cũng muốn đánh để gở lại tiền 

đã  bị  thua,  nhưng  càng  đánh  thì  càng  thua,  càng  thua  thì  càng 

muốn đánh, rốt cuộc là sa vào chỗ bùn lầy không thể rút chân ra 

được. Kết quả là nhà tan cửa nát, bao nhiêu tài vật trong nhà đều 

mất  hết,  (ý  nói  rằng  là  pháp  bảo  của  tự  tánh  cũng  bị  tiêu  mất). 

Thế mà mình không biết phản bổn hoàn nguyên, quay về với gốc 

nguồn,  không  biết  hồi  quang  phản  chiếu,  tự  soi  tâm  mình  để  bỏ 

bờ mê trở về bến giác, càng không biết quay lưng với trần lao để 

hợp nhất với giác tánh. Người đời thì sanh rồi lại chết, chết rồi lại 

sanh,  ở  trong  biển  khổ  sanh  tử,  muốn  phấn  đấu  để  thoát  ra, 

nhưng vừa mới ngoi đầu lên, thì lại chìm xuống, vĩnh viễn chẳng 

bao giờ thoát khỏi biển khổ cả. 

137 

Người xuất gia cần phải nổ lực tu hành, nếu không thì chẳng bao 

giờ ra khỏi lục đạo luân hồi. Nếu bạn biết "  cấp lưu dũng thối" (hễ 

thấy  nguy  hiểm  thì  thối  lui),  nếu  bạn  biết  đánh  bài  là  chuyện 

không tốt, nhưng nếu bạn biết quay đầu lại cũng chưa muộn. Lúc 

ấy bạn sẽ hiểu rằng ai đánh bài thì người ấy thua tiền, chỉ có kẻ 

không  đánh  bài  mới  là  người  thắng  mà  thôi.  Cũng  giống  như 

đánh cờ, khi có thua có ăn, nhưng người không đánh cờ thì vĩnh 

viễn không thua cũng không ăn. Lấy triết lý trên đây để soi sáng 

tâm mình, do đó mà hiểu rõ đạo lý hơn. 

Các  vị  Thiện-tri-thức!  Hãy  thống  niệm  sanh  tử,  phát  tâm  bồ  đề, 

đừng nên trôi nổi trong biển khổ nữa. Ai không muốn ra khỏi biển 

khổ  thì  đều  là  kẻ  ngu  muội.  Nếu  cứ  mãi  tham  luyến  hồng  trần, 

cho  là  vui  là  sướng  thì  "bộ  kinh  khó  tụng"  này  bạn  vĩnh  viễn 

chẳng thể tụng hết được. Chúng ta đã xuất gia rồi thì không nên 

tụng lại bộ kinh chẳng thể tụng hết được này nữa. 



Rèn Luyện Nhân Cách Cao Thượng 

Các  em  bạn  nhỏ  của  tôi!  Các  em  nên  noi  gương  các  vị  thánh 

nhân,  các  vị  hiền  nhân,  học  theo  gương  các  vị  đại  trượng  phu, 

đầu  đội  trời  chân  đạp  đất  học  theo  gương  những  vị  anh  hùng 

trong  nước  và  ngoài  nước,  thuở  xưa  và  ngày  nay,  để  có  được 

nhân cách, đạo đức học vấn và Phật nghiệp của họ. 

Bây  giờ  là  thời  gian  để  các  em  học  tập:  ở  trong  lớp  thì  các  em 

trau giồi kiến thức và kỷ năng,  ở ngoài lớp thì các em rèn luyện 

đạo đức và nhân cách. Khi có kiến thức phong phú và nhân cách 

được  kiện  toàn  thì  sau  này  các  em  mới  làm  nên  sự  nghiệp  lớn 

lao  vĩ  đại,  và  mới  đem  lại  hạnh  phúc  cho  toàn  thế  giới  và  nhân 

138 

loại. Ở đâu các em cũng cần có kinh nghiệm mới có thể tiến bộ. 

Ðừng sợ thất bại vì thất bại là mẹ thành công. Khi còn trẻ, các em 

cần có khí phách của bậc anh hùng, oai phong hào khí ngất trời 

thì tương lai các em mới trở thành nhà diễn thuyết nổi tiếng, bậc 

nhân tài hoằng pháp xuất chúng. 

Bây giờ chính là lúc các em phải xây dựng nền tảng kiên cố về cả 

hai phương diện học vấn và nhân cách. Nền tảng về nhân cách 

lại còn trọng yếu hơn nền tảng về học vấn nữa. Người có học vấn 

mà không có nhân cách thì sau này chỉ làm hại cho quốc gia, gây 

loạn lạc cho nhân loại. Vì lẽ đó các em cần phải rèn luyện nhân 

cách cho cao thượng để tương lai phục vụ nhân loại, đem lại lợi 

ích cho chúng sanh. 

Muốn xây dựng nền tảng cho nhân cách được kiên cố, trước tiên 

các  em  phải  học  nói  năng  cho  chính  trực,  thẳng  thắn,  và  đừng 

bao giờ nói lời giả dối, hư ngụy. Hãy nhớ nhé! Các em chớ nịnh 

hót,  nói  những  lời  để  người  khác  vui,  cũng  đừng  nói  lời  trái 

ngược  với  lương  tâm  mình,  lời  nào  cần  nói  thì  nói,  không  cần 

phải nói thì đừng nói. Các em phải biết rằng: "Ngôn đa tất thất," 

nói  nhiều  lời  thì  sẽ  sai  lầm,  và  rằng  "bệnh  tùng  khẩu  nhập,  họa 

tùng khẩu sanh," bệnh là do miệng mà vào, họa là từ lời nói mà 

ra. Các em phải ghi nhớ, nên thận trọng! 

Ðức  Mạnh  Tử  dạy  chúng  ta  ba  tiêu  chuẩn  để  rèn  luyện  nhân 

cách. Ngài nói rằng:  

"Phú quý bất năng dâm, 

Bần tiện bất năng di, 

Oai vũ bất năng khuất." 

139 

 Nghĩa là: 

1) Lúc mình giàu có phú quí, thì phải giữ qui củ, không được dâm 

loạn, 

2) Lúc mình nghèo hèn thì đừng thay đổi chí khí tức là không bị 

hoàn cảnh làm cho thay đổi chí hướng, 

3) Lúc mình bị thế lực chèn ép thì không khuất phục, không đầu 

hàng, tức là không bị lợi lộc, vật chất làm cho mất hết danh tiết. 

Nếu  các  em  có  được  chí  khí  cương  trực  hào  hùng  như  vậy  thì 

mới có thể trở thành những người hữu dụng sau này. 

(Ngày 4 tháng 9 năm 1982) 



Lầu Cao Vạn Trượng Ðều Từ Dưới Ðất Xây Lên 

Các em bạn nhỏ của tôi!  Các em nên biết rằng lầu cao một vạn 

trượng đều từ nơi mặt đất xây lên. Cây cao một trăm trượng cũng 

từ  tấc  từ  tấc  một  mà  lớn  lên.  Con  người  cũng  mỗi  ngày  mỗi 

trưởng  thành.  Lúc  còn  nhỏ  phải  lập  chí  nguyện  rồi  hướng  theo 

mục tiêu mà tiến tới. Nếu không có mục tiêu, không có tông chỉ, 

không  có  đường  hướng  thì  cũng  giống  như  người  mù  mà  cỡi 

ngựa mù, ban đêm có thể rớt  xuống hố sâu. Các em coi thử có 

nguy hiểm hay chăng? 

Trẻ  thơ  giống  như  miếng  vải  tinh  khiết,  nhuộm  màu  xanh  thì  ra 

xanh, nhuộm màu vàng thì ra vàng. Các em tùy theo hoàn cảnh 

giáo dục mà biến chuyển, cho nên người đời nói rằng: gần mực 

thì đen gần đèn thì sáng. Các em chịu sự huân tập nhuộm màu 

của hoàn cảnh. Sách Tam Tự Kinh có nói rằng: 

140 

Nhân chi sơ, tánh bổn thiện 

Tánh tương cận, tập tương viễn, 

Cẩu bất giáo, tánh nãi thiên. 

Có nghĩa rằng con người lúc ban sơ thì tánh tình vốn thuần thiện. 

Tánh  tình  của  mọi  người  gần  giống  như  nhau,  nhưng  do  thói 

quen huân tập mà người nầy mới khác người kia, do đó lúc còn 

nhỏ mà không giáo dục thì tánh tình sẽ thay đổi. 

Các em thọ hưởng nền giáo dục ở Vạn Phật  Thánh Thành, nếu 

thực  hành  được  không  tranh,  không  tham,  không  cầu,  không  tự 

lợi,  không  ích  kỷ,  không  vọng  ngữ,  thì  trong  tương  lai  đối  với 

quốc gia xã hội các em nhất định sẽ có cống hiến lớn lao. Ở Vạn 

Phật  Thánh  Thành  đã  thành  lập  Ðại-học  Pháp  Giới,  Trung-học 

Bồi  Ðức,  Tiểu-học  Dục  Lương  và  đều  lấy  sáu  điều  tông  chỉ  trên 

đây làm phương châm giáo dục. 

Các  thầy  cô  giáo  viên  của  trường  đại,  trung,  và  tiểu  học!  Các  vị 

hãy  tâm  niệm  nhiệm  vụ  giáo  dục  con  em  cho  mai  sau.  Ðây  là 

công tác thần thánh. Hãy dạy dỗ học sinh để chúng trở thành kẻ 

có nhân cách tận thiện tận mỹ, học vấn sâu rộng, tương lai không 

thành  những  thứ  lưu  manh,  du  đãng,  những  thứ  vô  loại  trộm 

cướp, mà là những công dân tốt biết giữ nề nếp quy củ. Hiện tại 

nền giáo dục bị thất bại là vì sao? Là bởi vì chủ nghĩa cá nhân ích 

kỷ đã tác hại. Ða số người ta mở trường học là để kiếm tiền, do 

đó họ muốn có học sinh càng nhiều càng tốt và hủy hoại tông chỉ 

cao thượng của giáo dục. 

Các thầy cô thân mến, 

141 

Các vị hãy áp dụng tinh thần "coi con em người khác như chính 

con em mình" để giáo dục các em. Trẻ em là tài nguyên của đất 

nước, và cũng là nền tảng của quốc gia. Ðất nước mà tài nguyên 

không đủ, nền tảng không kiên cố thì làm sao trở nên giàu mạnh 

được? Các vị hãy gắng công! 



Hãy Học Cho Giỏi Mới Trọn Vẹn Ðạo Hiếu 

Quán  Âm  Thất  kỳ  này  có  nhiều  học  sinh  tới  tham  _gia.  Các  em 

phải hiểu rõ đạo lý hiếu thảo với cha mẹ. Lúc còn ở nhà thì mình 

nghe lời, giúp đỡ cha mẹ dọn dẹp phòng ốc nhà cửa, quét tước 

sạch sẽ, giúp cha mình cắt cỏ, làm những việc cần làm, lúc đi học 

ở trường thì phải nghe lời thầy giáo, chuyên tâm nghe giảng bài, 

dụng công học tập, không nên để thời gian trôi qua lãng phí. Một 

ngày mình phải biết được một chữ, một ngày mình phải học một 

câu hay, đó là biểu hiện hiếu thảo với cha mẹ rồi đấy. 

Các  em  nhớ  lấy,  ở  trong  trường  mình  phải  làm  người  học  sinh 

giỏi, về tới nhà, mình phải làm người con tốt. Không những mình 

phải nghe lời cha mẹ dạy dỗ, mà mình phải nghe lời những người 

lớn  tuổi  hơn  chỉ  bảo.  Cần  hiếu  thảo  với  cha  mẹ,  cần  cung  kính 

với người lớn tuổi, bởi vì họ là người có kinh nghiệm nhiều hơn 

mình, họ có học vấn phong phú dồi dào hơn mình. Do đó các em 

cần  phải  học  tập  nơi  họ,  coi  họ  là  gương,  mới  có  tiền  đồ  quang 

minh  xán  lạn,  nếu  không  thì  con  đường  trước  mặt  của  mình  sẽ 

mờ tối, tương lai đời em sẽ chẳng còn hy vọng nữa. 

Là  học  sinh,  các  em  cần  có  mục  tiêu  rõ  ràng,  định  chí  nguyện 

kiên cố, phải có lòng kiên nhẫn, chẳng hề bị lay chuyển, dù gặp 

trăm ngàn khó khăn cũng không thối lui, có tinh thần như vậy, thì 

142 

sau  nầy  mới  làm  nên  việc  vĩ  đại,  thành  bậc  anh  hùng  hào  kiệt. 

Lúc  các  em  học  hành  thì  phải  dụng  công  đọc  sách,  không  thể 

chơi đùa phá phách mất thì giờ, phải nhận chân học hành tất cả 

mọi  thứ  cần  thiết.  Như  vậy,  thì  mới  không  phụ  lòng  cha  mẹ, 

không phụ lòng thầy cô, không phụ lòng nhà trường. 

Các  em  nên  biết,  đây  là  trường  học  của  Phật  giáo,  chuyên  môn 

giáo dục, dạy dỗ bậc hiền tài, để tương lai các em ra trường sẽ 

trở  thành  người  hữu  dụng  cho  thế  giới.  Hy  vọng  các  em  vì  thế 

giới nhân loại mà mưu đồ hạnh phúc, không nên để cho thế giới 

trở  nên  suy  đồi.  Ðó  là  hy  vọng  của  trường  mình.  Các  em  ở  đây 

học hành mọi thứ cần phải học tập một cách chân thật, nghĩa là 

dù  một  phút  thời  gian  cũng  không  nên  lãng  phí,  rằng  "Thư  sơn 

hữu lộ cần vi kinh, học hải vô nhai khổ tác châu," núi sách vở có 

đường, con đường ấy là siêng năng; biển học vấn thì vô bờ bến, 

nhưng phải lấy sự gian khổ làm thuyền, thì có thể vượt qua được. 

Các em phải có tinh thần nhẫn khổ nại lao, không nề hà gian nan, 

chẳng  nên  làm  biếng  mà  phải  tập  tánh  cần  kiệm,  đối  với  một 

trang giấy hay một cây viết cũng phải quý trọng nó, đừng nên tùy 

tiện vứt bỏ đi, trong sinh hoạt cần có qui luật, tối ngủ sớm, sáng 

dậy sớm, bớt coi ti vi, đọc nhiều sách có trí huệ, trong trường học 

có bài vở nào, về nhà phải làm cho hết, lúc nào cũng ôn tập nó, 

bởi  vì  "ôn  cố  nhi  tri  tân,"  do  ôn  tập  sách  xưa  mới  học  được  trí 

thức  mới.  Sách  coi  qua  một  lần  cũng  có  cái  tốt  của  nó,  các  em 

chớ coi những sách hoạt họa vô ích. 

Ở Trung Quốc, vào thời Ðông Hán có một em nhỏ tên là Khổng 

Dung, thông minh vô cùng, lại biết hiếu thảo. Một ngày nọ, bạn bè 

tặng  gia  đình  em  một  rổ  trái  lê,  người  anh  lớn  của  Khổng  Dung 

chọn một trái lê lớn nhất, lúc ấy Khổng Dung chỉ mới bốn tuổi mà 

143 

đã biết lễ nghĩa đạo lý, cho nên em chỉ chọn trái lê nhỏ nhất, cha 

em mới hỏi rằng: 

"Vì sao con không lấy trái lê lớn nhất?" 

Khổng Dung trả lời: "Bởi vì con tuổi nhỏ, con chỉ ăn trái nhỏ mà 

thôi, những trái lớn xin nhường lại cho cha mẹ và anh con." 

Các  em  nghĩ  xem,  Khổng  Dung  mới  có  bốn  tuổi,  mà  nó  đã  biết 

được phong cách khiêm nhường, thương yêu anh em, hiếu thảo 

với cha mẹ. Ðức hạnh như vậy không phải là trẻ em nào cũng có, 

tiếng thơm của em ấy, lưu truyền thiên cổ, người nào cũng biết, 

bởi  vậy  mới  có  câu  rằng:  "Dung  tứ  tuế,  năng  nhường  lê,"  nghĩa 

rằng Khổng Dung mới bốn tuổi đã biết nhường trái lê. 

Cũng tại thời Ðông Hán có một em bé tên là Hoàng Hương, lúc 

em  mới  chín  tuổi  thì  mẹ  em  chết,  em  đối  với  cha  vô  cùng  hiếu 

thảo.  Lúc  trời  mùa  đông  thì  em  dùng  thân  mình  để  sưởi  ấm 

giường  chiếu  của  cha  mình,  em  sợ  rằng  cha  mình  bị  lạnh.  Ðến 

lúc  mùa  hè,  em  dùng  quạt  để  quạt  giường  cha  mình,  vì  sợ  cha 

nóng  bức,  đó  cũng  là  tâm  hiếu  thảo  mà  nhân  gian  mãi  mãi  lưu 

truyền,  rằng:  "Hương  cửu  tuế,  năng  ôn  tịch,"  nghĩa  rằng  Hoàng 

Hương mới chín tuổi mà đã biết quạt giường cha mình. 

Hai  em  bé  đó  hành  động  như  vậy  của  chúng  là  do  tâm  chơn 

thành  bộc  lộ  ra,  không  phải  là  chỉ  bề  ngoài  giả  tạo  để  lừa  bịp 

người  khác,  hành  vi  như vậy  đáng  để  mình  bắt  chước.  Các  em 

đều là những trẻ thơ, cần học tập gương của hai em bé này, hiếu 

thảo với cha mẹ như thế nào, hãy lấy đó mà làm gương. 

Các  em  rất  may  mắn,  được  sanh  trong  nước  giàu  có,  sinh  hoạt 

an định, vật chất phong phú. Ở trong hoàn cảnh ưu việt tốt như 

144 

vậy, các em không học cho giỏi là cô phụ niềm hy vọng của cha 

mẹ và thầy cô của các em. 

Trên  đất  nước  vô  cùng  sung  sướng  này,  chúng  ta  luôn  cần 

những  người  lương  thiện,  cần  những  người  hiểu  rõ  đạo  lý,  hiểu 

thế nào là thương yêu đất nước, thế nào làm kẻ công dân ưu tú. 

Các em ở trong trường học Phật giáo mà học thì tương lai phải là 

mô  phạm,  là  cái  gương  cho  xã  hội,  lãnh  đạo  người  đời  hướng 

vào con đường thiện. Các em phải lấy sáu tông chỉ của Vạn Phật 

Thánh  Thành  làm  tiêu  chuẩn:  Không  tranh,  không  tham,  không 

cầu, không ích kỷ, không tự lợi, và không dối trá. Nếu các em thật 

sự  làm  được  sáu  điều  này  thì  tương  lai  các  em  sẽ  trở  thành 

người ưu tú nhất trong thế giới. Tôi hy vọng các em sẽ trở thành 

người thập phần toàn vẹn, thành kẻ có thể ảnh hưởng người đời 

cải ác hướng thiện, làm người có tâm đại từ bi, ban sự khoái lạc 

cho chúng sanh, diệt trừ những nỗi thống khổ của họ. Ðược như 

vậy thì thế giới này sẽ trở thành chốn đại đồng. 



Nghĩa Vụ Giáo Dục của Vạn Phật Thánh Thành 

Tại Vạn Phật Thánh Thành đã có thành lập trường Tiểu-học Dục 

Lương, trường Trung-học Bồi Ðức và trường Ðại-học Pháp Giới, 

tất  cả  đều  miễn  học  phí.  Ðó  tức  là  nghĩa  vụ  giáo  dục  của  Vạn 

Phật  Thánh  Thành.  Bây  giờ  tôi  sẽ  kể  cho  các  bạn  nghe  nhân 

duyên gì mà mình không thâu học phí. 

Nhà tôi ở tại miền núi của huyện Song Thành, tỉnh Ðông Bắc. Vì 

sự giao thông ở đó rất khó khăn, trong thôn không có trường nên 

trẻ em đa số thất học và người trong thôn phần lớn đều mù chữ. 

Mùa thu năm tôi mười lăm tuổi, mới theo học trường tư thục, đọc 

145 

sách Tứ-thư và Ngũ-kinh. Ðến năm mười bảy tuổi, vào mùa đông 

thì tôi học xong Tứ-thư và Ngũ-kinh. Thầy giáo tôi tùy theo những 

điều  tôi  đã  học  mà  giảng  giải  cho  tôi  hiểu  nghĩa  lý  trong  sách, 

tổng cộng tôi chỉ học có hai năm rưởi. 

Ðến  năm  mười  tám  tuổi,  không  có  sách  gì  để  đọc.  Lúc  ấy  tôi  ở 

nhà  nghiên  cứu  sách  y  học,  đại  khái  đọc  được  mười  lăm  mười 

sáu  cuốn.  Nhờ  vậy  hiểu  rõ  được  đạo  lý  "vọng  vấn  thiết  văn" 

(quan  sát,  hỏi  han,  chẩn  mạch,  lắng  nghe),  tức  là  bốn  cách  để 

khám  bệnh,  và  cũng  biết  tánh  chất  "hàn  nhiệt  ôn  bình"  (lạnh, 

nóng, ấm, điều hòa) tức là bốn đặc tính của thuốc. Khi ấy tôi cũng 

có thể trị bệnh nhưng không muốn khám bệnh cho người ta, vì tôi 

nghĩ  rằng  trong  một  trăm  người  bệnh  nếu  có  trị  lành  được  chín 

mươi  chín  người,  còn  lại  một  người  không  lành  hay  người  ấy 

chết  vì  uống  sai  thuốc  hay  vì  chữa  sai  bệnh  thì  cũng  mang  tội. 

Bởi  vậy  tôi  không  muốn  làm  nghề  thầy  thuốc.  Hơn  nữa  từ  xưa 

đến nay tôi không coi trọng tiền bạc và cho đến bây giờ cá tính ấy 

vẫn không thay đổi. 

Cũng  tại  năm  ấy,  năm  mười  tám  tuổi,  tôi  cũng  có  đọc  sách  về 

tướng  mạo,  sách  bốc  quái,  hay  sách  về  bát-tự,  sách  về  toán 

mạng  v.v..  Ðối  với  sách  thuốc,  sách  bốc  quái,  sách  tinh  tướng, 

tuy tôi không tinh thông lắm, nhưng cũng hiểu được nghĩa lý của 

nó. Bất quá tôi không muốn làm nghề đó mà thôi, bởi vì tôi không 

muốn làm tiền và luôn luôn nghĩ rằng: "Phú quý hoa gian lộ, công 

danh  ngọa  thượng  sương,"  tất  cả  đều  vô  thường  (phú  quý  như 

đóa hoa bên đường, công danh như giọt sương trên ngói). 

Mùa đông năm ấy, tôi thấy trẻ em trong thôn không có cơ hội để 

học hành, thật là đáng thương, nên tôi phát tâm thành lập trường 

miễn phí, không thu học phí gì cả. Lúc bấy giờ có khoảng hơn ba 

146 

mươi học sinh do tôi một mình đảm nhiệm dạy dỗ. Bởi vì tuổi tác 

học  sinh  không  đồng  đều,  sự  hiểu  biết  cũng  khác  biệt,  nên  tôi 

phải tùy theo trình độ của chúng mà dạy. Trường bắt đầu mở cửa 

từ bảy giờ sáng, đến chiều sáu giờ học sinh mới ra về, trong thời 

gian đó không có lúc nào nghĩ học cả. Học sinh ra công học tập 

nên  tiến  bộ  rất  mau.  Mùa  đông  trôi  qua,  khóa  học  chấm  dứt  và 

thành tích của học sinh rất tốt. Chúng hiểu rõ nghĩa và viết được 

rất nhiều chữ. Ðó là niềm vui mà tôi đã dùng công lao khó nhọc 

để có được. 

Do  nhân  duyên  trên  đây  mà  tại  trường  Tiểu-học  Dục  Lương, 

trường  Trung-học  Bồi  Ðức,  và  trường  Ðại-học  Pháp  Giới  đều 

miễn học phí. Có người nghi ngờ, hỏi rằng phải chăng như vậy là 

quá ngu si? Phải chăng tôi không biết giá trị của đồng tiền. Ðúng 

là ngu si cực điểm, tôi chấp nhận lời bình luận như vậy. Song tôi 

lại nghĩ rằng giáo dục để đào tạo nhân tài là niềm hạnh phúc lớn 

nhất trong đời. 

Bây giờ nói đến trường  Tiểu-học Dục Lương: tông chỉ là dạy dỗ 

học  sinh  để  thành  bậc  nhân  tài  ưu  tú,  giáo  dục  chúng  trở  thành 

người công dân lương thiện, và thành những con em hiếu thảo, 

cho nên gọi là Dục Lương. 

Về trường Trung-học Bồi Ðức, bởi vì tánh đức của con người có 

đầy đủ, tròn vẹn, cho nên phải bồi đắp đức hạnh, đề xướng việc 

tu phước tu huệ. Trường Tiểu-học Dục Lương thì chú trọng đến 

đạo hiếu: Bách thiện hiếu vi tiên, trong một trăm điều thiện thì đạo 

hiếu  là  hàng  đầu.  Trường  Trung-học  Bồi-Ðức  thì  chú  trọng  đến 

trung và hiếu: trung với quốc gia, hiếu thảo với cha mẹ. 

147 

Muốn làm người công dân lương thiện, biết thương  yêu tổ quốc 

thì cần phải có nhân cách mới có thể chịu mọi thử thách, không 

bó tay đầu hàng trước hoàn cảnh. Cho nên có câu: "Gia bần xuất 

hiếu tử, loạn thế xuất trung thần," nhà nghèo thì mới nhận ra con 

hiếu,  nước  loạn  thì  mới  xuất  hiện  bậc  tôi  trung.  Ðó  là  vì  do  trải 

qua thử thách khảo nghiệm cho nên mới thành những con người 

như vậy. Những kẻ có nhân cách cao thượng, những kẻ có chí 

nguyện vĩ đại, những kẻ có lòng kiên nhẫn không gì lay chuyển, 

những kẻ có tài năng làm nên sự nghiệp lớn lao: đó là mục tiêu 

đào tạo của trường Trung-học Bồi Ðức. 

Nói về trường Ðại-học Pháp Giới, sau khi học sinh ở trường Bồi 

Ðức đã trau giồi đức hạnh của mình cho được tròn đầy viên mãn, 

thì có thể lên học trường Ðại-học Pháp Giới, để thành bậc nhân 

tài xuất chúng. Hy vọng các em nam cũng như nữ sẽ trở nên xuất 

sắc vượt bực hơn lớp người đi  trước, tương lai  có thể thành kẻ 

anh dũng đầu đội trời chân đạp đất. Các bạn hãy có tư tưởng vị 

tha, người khác chìm cũng như mình chìm, người khác đói cũng 

như  mình  đói  vậy.  Phải  có  tinh  thần  bao  la  cùng  khắp  cả  hư 

không pháp giới, không có gì biến cải được chí nguyện của mình. 

Hiện  tại  đa  số  những  học  đường  bất  luận  trường  công  hay 

trường tư đều chú tâm làm sao làm tiền học sinh, làm sao học phí 

mỗi năm mỗi tăng, khiến cho người không có đủ tiền chỉ nhìn mà 

than  thở.  Vạn  Phật  Thánh  Thành  vì  muốn  giải  quyết  vấn  đề  đó 

cho  nên  không  thâu  học  phí,  chỉ  lấy  việc  giáo  dục  anh  tài  trong 

thiên  hạ  làm  tông  chỉ.  Tôi  hy  vọng  rằng  học  sinh  tại  Vạn  Phật 

Thánh Thành ý thức được dụng tâm chịu gian khổ của Vạn Phật 

Thánh Thành, đã hy sinh kinh phí để giáo dục các em trở thành 

rường cột của quốc gia, những nhân tài để hoằng Pháp. Các em 

148 

đừng  nên  cô  phụ  sự  khổ  công  đào  tạo  của  các  giáo  sư  ở  Vạn 

Phật Thánh Thành, các em phải dụng công học tập. Có câu rằng: 

"Thư  tảo  dụng  thời  phương  hận  thiểu,  sự  phi  kinh  quá  bất  tri 

nan," nghĩa là đến lúc dùng sách vở mới ân hận là trí thức mình 

còn  thiếu,  việc  không  trải  qua  kinh  nghiệm  thì  chưa  biết  là  khó. 

Bây  giờ  các  em  không  dụng  công  học  tập,  thì  tương  lai  đến  lúc 

cần dùng tới kiến thức của mình, các em sẽ hối hận vô cùng. Ðó 

là điều tôi cần nói với các em ngày hôm nay. 

(Ngày 19 tháng 9 năm 1983) 



Trẻ Em Là Rường Cột của Nước Nhà 

Các bạn nhỏ thân mến! Các em hãy ngồi ngay _thẳng, yên lặng 

lắng  nghe  những  điều  tôi  muốn  nói  hôm  nay.  Các  em  là  những 

cây non mỗi ngày mỗi lớn cao, tương lai các em sẽ là rường cột 

cho  đất  nước  mình.  Các  em  cần  làm  nên  sự  nghiệp  vĩ  đại  hiển 

hách, đem lại hòa bình cho thế giới, đem lại hạnh phúc cho nhân 

loại. Các em sanh ra ở đất Mỹ này thì phải làm cho đất nước này 

được  quản  lý  tốt  đẹp,  khiến  cho  quốc  gia  không  có  chiến  tranh 

nữa,  vĩnh  viễn  được  hòa  bình,  và  cả  cho  toàn  giới,  mọi  nơi  mọi 

nước đều được bình an, đó là nhiệm vụ của các em. 

Hiện tại các em hãy đặt nền tảng vững chắc cho việc cứu nước 

cứu dân mai sau. Trước tiên các em phải học làm con người tốt, 

tức là các em hãy noi gương những người tốt mà học hỏi, đừng 

nên  học  hỏi  những  kẻ  xấu.  Thế  nào  là  người  tốt?  Tức  là  ở  nhà 

hiếu thảo với cha mẹ,, đến trường thì cung kính sư trưởng, thầy 

cô,  ngoài  xã  hội  thì  phục  vụ  nhân  dân,  khi  làm  việc  trong  chính 

phủ thì luôn mưu cầu hạnh phúc cho dân chúng, đó là tiêu chuẩn 

149 

của người tốt. Thế nào là người xấu? Người xấu thì có lòng ích 

kỷ, chỉ mưu cầu lợi ích cho riêng mình, vong ân bội nghĩa. Người 

tốt trị nước sẽ khiến đất nước giàu mạnh, chẳng có chiến tranh. 

Người xấu mà trị nước thì làm mất nước. 

Các  em  là  những  người  đi  trước  bởi  vì  các  em  học  làm  sao  để 

báo hiếu cho cha mẹ, làm sao để phục vụ nhân quần. Tương lai 

các em sẽ đem lại hòa bình cho đất nước nầy, đem tất cả vũ khí 

sát nhân mà hủy diệt đi: "Mã phóng nam sơn, đao thương nhập 

khố,"  nghĩa  là  thả  những  con  chiến  mã  về  núi  không  dùng  nữa, 

và đem gươm giáo chất vào kho, không cần tới nữa. Ðó là trách 

nhiệm  của  các  em,  phải  làm  sao  hóa  giải  không  khí  chiến  tranh 

trên thế giới này, khiến cho ai ai cũng được an cư lạc nghiệp, áo 

quần  ăn  uống  đầy  đủ.  Lúc  đó  thế  giới  nầy  mới  có  thể  trở  thành 

"Thế Giới Ðại Ðồng" vậy. 

(Ngày 20 tháng 8 năm 1983) 



Thế Nào Là Ðôn Phẩm, Thế Nào Là Lập Ðức 

Các  em  bạn  nhỏ!  Các  em  muốn  làm  tròn  trách  _nhiệm  cứu  thế 

cứu  nhân  cứu  đời  cứu  người  chăng?  Ðầu  tiên  các  em  phải  đôn 

phẩm lập đức. Thế nào là đôn phẩm? Ðôn tức là đôn hậu. Phẩm 

là  phẩm  cách,  có  nghĩa  rằng  các  em  phải  học  làm  sao  cho  kiến 

thức  được  phong  phú,  phẩm  cách  được  cao  thượng,  đừng  hút 

thuốc, đừng uống rượu, đừng hút xì-ke, cũng đừng bài bạc rượu 

chè,  cũng  đừng  làm  những  hành  vi  bất  lương không  tốt.  Chẳng 

nên học những kẻ không có trí thức trong quá khứ, đối với quốc 

gia thì họ không làm tròn trách nhiệm, đối với xã hội thì họ không 

làm  tròn nghĩa  vụ,  luôn  luôn  tùy  tiện  chẳng  chịu  giữ  quy  củ  cho 

150 

chính  mình,  trở  thành  kẻ  chỉ  làm  tổn  hại  đến  người  khác.  Họ  là 

thứ  mình  gọi  là  A-tu-la  trong  nhân  gian,  chỉ  biết  đấu  tranh  mà 

không biết hòa bình, những người ác như vậy chỉ thành những kẻ 

ăn hại cho quốc gia. 

Các em giờ đây giống như những cây non đang từ từ nảy nở, do 

đó  lúc  nào  cũng  phải  chú  ý  chặt  bớt  đi  những  cành  nhánh  vô 

dụng, để cây có thể mọc thẳng lên trên cao, tương lai thành một 

cây to lớn vĩ đại, có thể dùng làm vật liệu xây dựng được. Rằng 

"Mười  năm  trồng  cây,  trăm  năm  trồng  người."  Các  em  hiện  tại 

đang ở trong thời gian phải học tập, do đó đừng nên tiêm nhiễm 

những thói hư tật xấu. Hãy nhớ lấy! Các em phải trưởng dưỡng 

cho  mình  phẩm  cách  cao  thượng,  giữ  gìn  tiết  tháo  liêm  khiết 

trong sạch. Nếu được như vậy, thì tương lai các em sẽ trở thành 

lãnh tụ của thế giới. 

Thế  nào  là  lập  đức?  Lập  có  nghĩa  là  kiến  lập,  thành  lập.  Ðức  là 

đức hạnh, nghĩa là kiến lập đức hạnh cho chính mình, tức là hiếu 

thảo  với  cha  mẹ,  bởi  vì  "Bách  thiện  hiếu  vi  tiên," trong  một  trăm 

điều  thiện,  hiếu  đứng  đầu.  Không  hiếu  thảo  với  cha  mẹ,  thì  dù 

hàng ngày các em có lạy Phật cũng không có ích lợi gì. Ðối với 

điểm này thì các em bạn nhỏ cần phải hết sức chú ý. 

Ðức hạnh của các em mỗi ngày mỗi lớn lên, mỗi nhiều thêm, thì 

nền  tảng  làm  người  mỗi  ngày  mỗi  thêm  kiên  cố.  Khi  cần  nói  thì 

các  em  nên  nói  lời  chính  đáng,  đúng  với  chân  lý,  đừng  nên  nói 

những lời không hợp lý, không đàng hoàng. Nói tóm lại, các em 

hãy nổ lực học tập, để tương lai trở thành người hữu dụng cho xã 

hội, chẳng nên làm kẻ hư xấu của thế giới. Ðó là điều mà tôi kỳ 

vọng nơi các em. 

151 

Ðồng Tính Luyến Ái - Chính Là Tự Ðào Mồ Chôn Mình 

Các  em  bạn  trẻ!  Khi  các  em  học  thành  tài  ra  đời  _phục  vụ,  thì 

nhất định phải an phận thủ thường, giữ gìn quy củ, không nên bắt 

chước  hành  vi  của  kẻ  hippy  du  côn  du  đảng,  cũng  càng  không 

nên bắt chước hành động của kẻ đồng tính luyến ái, bởi vì những 

kẻ đó chẳng những không có cống hiến gì cho đất nước, mà còn 

làm  gia  tăng  phong  khí  không  tốt  cho  xã  hội.  Một  gia  đình  toàn 

thiện là gia đình được cấu tạo bởi một người nam và một người 

nữ.  Gia  đình  ấy  được  cấu  tạo  như  vậy  là  với  mục  đích  nối  tiếp 

dòng giống, khiến nhân loại được tiếp tục không bị diệt vong. Nếu 

gia đình mà được cấu tạo bởi những người đồng tính luyến ái, thì 

nhân  loại  sẽ  tiến  tới  chỗ  tuyệt  diệt.  Những  kẻ  nam  người  nữ 

mang  bệnh  đồng  tính  luyến  ái,  thì  tâm  tánh  không  như  người 

thường, có bệnh chứng biến thái, đây là biểu tượng của thế giới 

lúc sắp bị tận diệt rồi vậy. 

Ở trên đời chuyện gì cũng tương đối, có âm thì có dương, có trời 

thì  có  đất,  có  ngày  thì  có  đêm,  có  lạnh  thì  có  nóng,  có  nam  thì 

phải  có  nữ,  đó  là  lẽ  tự  nhiên.  Nếu  con  người  làm  chuyện  đồng 

tính  luyến  ái,  thì  nhân  loại  sẽ  bị  diệt  vong,  bởi  vì  hành  động  ấy 

không hợp với đạo lý của trời đất, đó là vấn đề rất nghiêm trọng. 

Tiếc thay, có những quốc gia lại công nhận đồng tính luyến ái là 

hợp pháp, thật khó mà hiểu được. Chẳng những quốc gia ấy, đất 

nước ấy đã không hạn chế mà còn cổ võ, thì không biết tâm ý họ 

để  chỗ  nào?  Phải  chăng  họ  gián  tiếp  muốn  hủy  diệt  thế  giới? 

Những pháp luật như vậy, thật là vô cùng sai lầm, từ xưa tới nay 

chưa từng nghe qua. 

Các  em  bạn  nhỏ!  Nhất  thiết  các  em  đừng  nên  học  theo  hành  vi 

của những kẻ đồng tính luyến ái, bởi vì hiện tại những kẻ mang 

152 

bệnh  ấy  đang  đi  tới  chỗ  chết.  Người  có  bệnh  đồng  tính  luyến  ái 

thì gần như là mắc phải bệnh nan y, tức là bệnh AIDS, hiện nay 

chưa  có  phương  pháp  nào  để  chữa  trị.  Phàm  là  người  đã  mắc 

phải bệnh này thì chỉ còn chờ chết, mạng sống của họ chỉ trong 

vòng hai, ba năm mà thôi. Ðó là trời xanh trên cao đã trừng phạt 

họ vì họ có hành vi không giữ quy củ. Có câu: "Tự tác nghiệt bất 

khả hoạt," tự mình phạm tội ác nghiệt thì khó mà sống được. Nếu 

ai  ai  cũng  mắc  phải  quái  bệnh  như  trên,  thì  đất  nước  sẽ  tiêu 

vong, thế giới sẽ bị hủy diệt, và trở về lại không kiếp. 

Các em bạn nhỏ!  Các em đối với vấn đề thiện ác hãy phân biệt 

cho  rõ  ràng.  Ðừng  nên  sát  sanh,  đừng  nên  trộm  cắp,  đừng  nên 

làm chuyện tà dâm. Ðừng nên nói dối trá, đừng nên rượu chè bài 

bạc, đừng nên hút thuốc, cũng đừng nên làm biếng giãi đãi, cũng 

đừng  nên  buông  lung  phóng  dật.  Ðối  với  bài  vở  hàng  ngày  các 

em  phải  nổ  lực  học  tập,  các  em  phải  rèn  luyện  bồi  dưỡng  nhân 

cách đạo đức của mình, để thành một người có ích cho thế giới, 

một người hữu dụng. 



Tiền Bạc Có Thể Hại Ðến Thân Mạng 

Các  em  bạn  nhỏ!  Các  em  chớ  suy  tính:  Làm  sao  để  _mình  lên 

chức? Làm sao để mình phát tài? Làm sao để có danh vọng trên 

thế giới? Hay làm sao trên quốc tế ai cũng biết mình? Mà các em 

nên  nghĩ  mình  phải  làm  gì  để  nhân  loại  được  hạnh  phúc,  mình 

phải làm gì để đem lợi ích cho mọi người. Chúng ta phải đem hết 

sức lực để thế giới được hòa bình, để chúng sanh được an lạc. 

Không  phải  là  ở  trên  đời  này  mình  cứ  tranh  danh  đoạt  lợi,  kình 

chống lẫn nhau, hãm hại lẫn nhau. Nếu vì mục đích nói trên mà 

153 

mình không nề bất cứ thủ đoạn nào thì chỉ tạo thêm nghiệp tội mà 

thôi. 

Khi  tiền  bạc  chất  chứa  nhiều  rồi,  thì  sẽ  có  hại  đến  thân  mạng. 

Gần  đây  ở  Los  Angeles  có  một  chuyện  xảy  ra.  Có  một  ông  nhà 

giàu nọ bị sát hại. Ông này là người Mỹ, có rất nhiều tiền, song le 

cuộc sống của ông vô cùng phóng đãng. Bởi vì có quá nhiều tiền 

nên  bị  người  khác  giết  chết.  Khi  ông  còn  sống,  cũng  vì  tiền  mà 

ông  đã  tạo  ra  rất  nhiều  nghiệp  tội,  do  đó  kết  quả  mới  thê  thảm 

như  vậy.  Tuy  có  tiền  của  nhiều  vô  cùng,  nhưng  khi  chết  đi  một 

đồng  cũng  chẳng  đem  theo  được.  Các  em  hãy  nghĩ  xem!  Như 

vậy thì cuộc đời có giá trị gì? Có ý nghĩa gì? Vì thế ở trên đời này 

mình cần làm một người có trí huệ, không nên làm người ngu si. 

Kẻ  có  trí  huệ  thì  thông  suốt  mọi  sự  một  cách  rõ  ràng,  phân  biệt 

thiện  và  ác,  tuyệt  đối  không  làm  những  chuyện  điên  đảo  ngu 

muội. Nhưng người ngu si thì suốt ngày chỉ cầu danh cầu lợi, cầu 

địa vị, cầu quyền thế. Họ không thể nào nhìn thủng được sự giả 

dối, không thể buông bỏ được cái hư vọng, cho nên thấy điều gì 

lợi cho mình thì quên mất đạo nghĩa, do đó khi sống như kẻ say 

rượu  và  lúc  chết  như  người  nằm  mộng,  hồ  đồ  mê  muội  cả  một 

đời. Chúng ta ở trên đời này cần phải giúp đỡ những người khốn 

khổ, cứu vớt họ ra khỏi nơi nước sôi lửa bỏng. "Vi thiện tối lạc," 

làm việc thiện là niềm vui cao nhất, bởi vì giúp người là căn bản 

của hạnh phúc. 

(Ngày 22 tháng 9 năm 1983) 

154 

Kiến Tạo Một Nền Tảng Kiên Cố 

Tông  chỉ  giáo  dục  của  Vạn  Phật  Thánh  Thành  là  trước  hết  phải 

xây dựng một nền tảng nhân cách cho thiệt vững chắc, khiến cho 

các em trong trường tiểu học, trung học, và đại học, ai cũng biết 

lễ nghĩa liêm sỉ, trung hiếu nhân ái. Tức là phải chú trọng đến tinh 

thần  giáo  dục.  Làm  cho  học  sinh  có  được  căn  bản  làm  người 

vững chắc để tương lai các em ra ngoài đời làm việc gì thì cũng 

theo  tư  tưởng  đạo  đức  mà  làm.  Nếu  được  như  vậy  thì  các  em 

mới có thể làm tiêu chuẩn cho người khác bắt chước, hay làm cái 

gương  cho  người  khác  theo,  khiến  cho  ai  cũng  có  thể  nhìn  các 

em mà học tập. Từ từ phong tục tập quán hư xấu của xã hội sẽ 

được cải thiện biến thành một xã hội mà ban đêm nhà không cần 

khóa cửa, ngoài đường đồ vật rơi rớt không ai cần lượm. 

Xã  hội  này  tại  sao  không  được  tốt  đẹp?  Bởi  vì  chẳng  ai  có  căn 

bản làm người vững chắc. Do đó mới bị tài sắc danh thực thùy, 

(tức là tiền của, sắc đẹp, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ), năm thứ 

dục vọng như những luồng gió lôi cuốn bốn phương tám hướng, 

khiến ai cũng hồ đồ mê muội, chỉ biết mưu cầu sự khoái lạc sung 

sướng,  nhưng  không  biết  hiếu  đễ  trung  tín  gì  cả?  Bởi  vì  không 

biết đạo lý nhân nghĩa lễ trí tín, cho nên mới làm cho thế giới đầy 

dẫy chướng khí hắc ám và không còn thể thống gì nữa. 

Nền giáo dục ở Vạn Phật Thánh Thành dạy cho học sinh phải có 

căn bản làm người cho vững, từ đó mới đề cập đến những đức 

tính khác. Tôi cũng giống như là cây đầm, chuyên đầm đất, đầm 

sao  cho  nền  tảng  đạo  đức  của  các  em  nhỏ  được  kiên  cố,  để 

tương lai các em có thể trở thành những bậc nhân tài. Ðó là mục 

đích của tôi. 

155 

Các bạn nhỏ!  Ðừng nên coi thường! Các em là  các vị chủ nhân 

tương lai  của  đất  nước.  Lúc  các em  lên  lớp  học  tập,  ngoài  việc 

nghe  theo  lời  giảng  dạy  của  thầy  cô,  các  em  còn  phải  tập  cách 

diễn giảng. Khi các em đã có kinh nghiệm diễn giảng rồi, thì các 

em không còn sợ hãi nữa. Tương lai, các em sẽ là những nhân 

tài có thể hoằng pháp và có được khả năng biện tài vô ngại. 

Các  thầy  cô,  các  giáo  sư!  Các  bạn  hãy  chịu  khổ  thêm  một  chút 

nữa  để  dạy  dỗ  các  em  thanh  niên  nhỏ  tuổi  này,  hãy  huấn  luyện 

chúng thành những kẻ có trí huệ, những kẻ có tài năng, những kẻ 

mà khi thấy việc nghĩa thì mạnh dạn mà làm, hãy dạy chúng sẵn 

sàng hiến thân để phụng sự cho việc công, bảo vệ pháp luật, trở 

thành  những  công  dân  ưu  tú.  Các  bạn  hãy  hiểu  rằng  muốn  xây 

dựng nền hòa bình thế giới, thì phải bắt đầu từ nền giáo dục. Khi 

nền tảng giáo dục được thiết lập vững chắc, thì quốc gia mới có 

thể giàu mạnh, thế giới mới có thể hòa bình. Hiện tại bởi vì nền 

căn bản giáo dục của các quốc gia không kiên cố nên mới tạo ra 

những  thanh  niên  không  biết  giữ  gìn  quy  củ,  ăn  no  chẳng  có 

chuyện gì làm, rồi trở thành những kẻ du côn lãng tử. 

Tôi  dám  nói  rằng  những  học  sinh  tiếp  thụ  nền  giáo  dục  ở  Vạn 

Phật  Thánh  Thành,  bất  luận  là  các  em  sinh  viên  đại  học,  hay  là 

các em học sinh ở trung học, tiểu học, ai ai cũng biết giữ quy củ, 

biết  bổn  phận  làm  người,  biết  làm  sao  để  tài  bồi  đức  hạnh  của 

mình. Tôi hy vọng các em lấy đó làm phương châm,  nổ lực học 

tập để trở thành những người hữu dụng cho đất nước. 



156 

Khổng Tử - Nhà Ðại Giáo Dục 

Vào thời Xuân-Thu Chiến-Quốc ở bên Trung Hoa, có vị đại thánh 

nhân ra đời, tên là Khổng Tử. Ngài suốt đời chu du các nước để 

tuyên  dương  học  thuyết  nhân  nghĩa  đạo  đức,  hiếu  đễ  trung  tín, 

song le không được ai hoan nghinh tiếp nhận, đâu đâu cũng bài 

xích  Ngài  cả.  Tuy  Ngài  gặp  hoàn  cảnh  không  vừa  ý  như  vậy, 

nhưng Ngài vẫn không thay đổi tông chỉ giáo dục, Ngài vẫn thủy 

chung đề xướng chủ nghĩa đại đồng. 

Khổng Tử là nhà đại giáo dục. Ngài đề xướng một nền giáo dục 

bình  dân  được  phổ  cập  tới  tất  cả  mọi  người.  Ngài  có  tinh  thần 

"dạy không hề nhàm chán, học không biết mỏi mệt." Ngài không 

sáng tác, chỉ chép lại tích cũ người xưa. Ngài tin vào những điều 

của thánh nhân nói xưa kia, rồi đem ra thực hành. Cuối đời, Ngài 

san  định  năm  cuốn:  Thi,  Thư,  Dịch,  Lễ,  Xuân  Thu,  tức  là  Ngũ-

kinh. 

Khổng  Tử  có  ba  ngàn  học  sanh.  Ngài  thông  suốt  lễ,  nhạc,  xạ, 

ngự, thư, số, gọi là lục nghệ. Ðệ tử Ngài có bảy mươi hai người 

cũng thông suốt lục nghệ. Lễ tức là những lễ tiết, lễ nghi về hôn 

nhân,  mai  táng,  hay  là  cúng  tế.  Nhạc  tức  là  âm  nhạc.  Xạ  tức  là 

bắn cung. Ngự tức là cởi ngựa, đánh xe. Thư tức là ghi chép, lịch 

sử. Số tức là toán thuật. Mỗi một môn nào cũng phải hoàn toàn 

tinh thông, thì mới được gọi là một người hoàn toàn. 

Phương châm giáo dục của Khổng Tử là lấy con người làm trọng 

tâm,  lấy  thân  mình  làm  gương.  Môn  đệ  của  Ngài  có  bốn  hạng 

xuất sắc: 

1. Xuất sắc về đức hạnh, có ngài Nhan Hồi và Mẫn Tử Khiêm. 

157 

2. Xuất sắc về ngôn ngữ, biện luận có ngài Tử Hạ, và Tể Ngã. 

3. Xuất sắc về chính trị, có ngài Tử Lộ, và ngài Nhiễm Hữu. 

4. Xuất sắc về văn học, có ngài Tử Hạ và Tử Du. 

Khi Ðức Khổng Tử qua đời, Nho-giáo phân làm hai phái. Tăng Tử 

thì chủ trương truyền Ðạo, và Mạnh Tử đại biểu cho phái này, trở 

thành phái chính thống. Tử Hạ thì chủ trương truyền Kinh, và ông 

Tôn Tử là đại biểu của phái này. Phái truyền Kinh thì hưng thịnh 

vào ba triều đại Hán, Ðường, và Thanh. Phái truyền Ðạo thì hưng 

thịnh vào ba đời Tống, Nguyên, và Minh. 

Mọi sự việc trên đời đều có liên hệ tương quan, cũng giống như 

bên Trung Hoa, ba đạo Nho, Phật, Lão, đều hỗ trợ lẫn nhau. Nho-

giáo thì như ở trình độ sơ đẳng, tức là tiểu học, Ðạo-giáo thì như 

là  trình  độ  trung  học,  còn  Phật-giáo  thì  như  là  trình  độ  đại  học. 

Ðạo lý của ba tôn giáo này đều có liên quan, song le người ở tiểu 

học  thì  không  biết  được  trình  độ  của  lớp  trung  học,  nhưng  kẻ  ở 

đại học thì biết được trình độ và bài vở của lớp trung học hay tiểu 

học. 

Nho  giáo  thuyết  giảng  đạo  lý  làm  người,  thí  dụ  như  rèn  luyện 

nhân  cách  cho  lương  hảo.  Ðạo  giáo  một  nửa  thì  chú  trọng  rèn 

luyện nhân cách đạo đức, còn một nửa thì chú trọng đến việc tu 

hành  xuất  thế.  Do  đó  các  vị  đạo  sĩ  thì  chẳng  cạo  đầu,  cạo  râu, 

không khác gì người tại gia cả. Họ chỉ mặc y phục của những vị 

ẩn sĩ thời cổ xưa. Phật giáo thì phải cạo râu cạo tóc, mặc áo hoại 

sắc,  không  chú  trọng  đến  bề  ngoài,  song  le  áo  cà-sa  thì  không 

bao giờ rời thân và phải thể hiện Tỳ-kheo, Tỳ-kheo-ni tướng. Phật 

giáo là tu pháp xuất thế, phải chăng là ly khai pháp thế gian, tạo 

ra một Phật pháp riêng biệt? Không phải đâu. Chỉ cần phải nhận 

158 

thức pháp thế gian một cách rõ ràng, không bị nó làm mê muội, 

đó chính là Phật pháp. 

Có  người  chủ  trương  tam  giáo  hợp  nhất,  (tức  là  Ðạo  giáo, 

Khổng-giáo và Phật giáo hợp thành một), cho nên có câu: 

Hồng hoa bạch ngẫu thanh hà diệp, 

Tam giáo nguyên lai thị nhất gia. 

 (Hoa hồng, thân trắng, lá xanh,  

 Ba tôn giáo ấy vốn chung một nhà.) 

Ðó  là  biểu  thị  đạo  lý  vậy.  Căn  bản  của  Phật  giáo,  để  phát  khởi 

tâm tín ngưỡng thì chính là Nho giáo, do đó cần phải đọc sách, 

hiểu  rõ  nghĩa  lý,  trước  hết  phải  hiểu  thế  nào  là  căn  bản  làm 

người,  sau  đó  mới  theo  Pháp  mà  tu  hành:  Quy  nguyên  tánh  vô 

nhị,  phương  tiện  hữu  đa  môn.  Nghĩa  là:  trở  về  nguồn  thì  tánh 

không hai, nhưng phương tiện thì có nhiều cửa vào. Người học 

Phật Pháp cần phải thông suốt đạo lý nầy. 

(Ngày 25 tháng 9 năm 1983) 



Cái Ðạo của Bậc "Ðại Học" 

Ðạo  của  bậc  "Ðại-Học"  thì  lấy  ba  cương  lĩnh  và  _tám  điều  mục 

làm  tông  chỉ.  Thế  nào  là  ba  cương  lĩnh?  Tức  là  minh  đức,  thân 

dân,  chỉ  ư  chí  thiện.  Minh  đức  có  nghĩa  rằng  sau  khi  mình  tự 

thanh tịnh, chiếu soi quang minh tự tánh của mình, nhiên hậu dạy 

người  khác  chiếu  soi,  thanh  tịnh  quang  minh  tự  tánh  của  họ. 

Thân  dân  có  nghĩa  là  khiến  cho  tất  cả  mọi  người  đều  biết  con 

159 

đường  chính  đáng,  làm  sao  trở  thành  những  người  thông  hiểu 

đạo  lý.  Chỉ  ư  chí  thiện  là  mọi  người  cùng  đạt  tới  chỗ  cùng  cực 

thiện hảo. 

Thế nào là tám điều mục, tám điều khoản, hay là tám điều kiện? 

Tức là cách vật, trí tri, chánh tâm, thành ý, tu thân, tề gia, trị quốc, 

bình thiên hạ. 

1. Cách vật là gì? Tức là nghiên cứu lý tánh của vạn vật vạn sự 

trong trời đất . 

2. Trí tri là gì? Là vận dụng trí huệ, tỉ mỉ nghiên cứu phong cách 

mọi sự vật để biết đến chỗ cùng cực. 

3. Chánh tâm là gì? Tức là tâm đoan chính làm chủ tể thân mình. 

4. Thành ý tức là khởi ý thành thật. 

5.  Tu  thân  tức  là  sửa  đổi,  tu  tập  để  trở  nên  người  tốt,  có  đức 

hạnh. 

Ðó là năm điều thuộc về việc học của thân tâm. 

1. Tề Gia tức là cai quản nhà mình. 

2. Trị quốc tức là quản lý, lãnh đạo đất nước mình . 

3. Bình thiên hạ tức là làm cho thiên hạ được thái bình. 

Ba điều này thuộc về môn học chính trị. 

Trên đây là học thuyết của Ðức Khổng Tử và cũng là lý tưởng rất 

cơ bản, của đạo lý Nho-Giáo. Ngày hôm nay tôi chỉ giải thích sơ 

lược  về  ba  cương  lĩnh  và  tám  điều  mục  trong  sách  "Ðại-Học," 

tương lai tôi sẽ nói rõ hơn cho các bạn nghe. 

160 

Sơ Lược về Hòa Thượng Tuyên Hóa 

Hòa  Thượng  Tuyên  Hóa  họ  Bạch,  tên  thật  là  An  Từ,  tự  là  Ðộ 

Luân.  Ngài  quê  ở  huyện  Song  Thành,  tỉnh  Tùng  Giang  thuộc 

Ðông Bắc, Trung Hoa, tức là Mãn Châu. 

Phụ  thân  Ngài  tên  Phú  Hải,  chuyên  làm  nghề  nông.  Mẹ  họ  Hồ, 

sinh được tất cả tám người con, năm trai ba gái; và Ngài là út. 

Hồ  thái  phu  nhân  thọ  chay  trường,  niệm  Phật,  chẳng  hề  gián 

đoạn.  Một  đêm  nọ  phu  nhân  nằm  mộng  thấy  Ðức  Phật  A-Di-Ðà 

hiện  thân  phóng  đại  quang  minh  chiếu  triệt  thế  giới,  chấn  động 

thiên địa. Giật mình tỉnh giấc, phu nhân ngửi thấy mùi hương kỳ 

diệu khắp phòng, rồi sau đó hạ sanh ra Ngài. 

Ngài vừa ra đời liền liên thanh khóc suốt ba ngày đêm không dứt. 

Chính là vì đau xót cho nỗi khổ của thế giới Ta-Bà nầy vậy. 

Ngài cư ngụ tại một thôn quê rất nhỏ bé, thưa thớt nhà cửa. Thế 

nên,  đến  năm  mười  một  tuổi  Ngài  vẫn  chưa  hề  thấy  qua  người 

chết.  Một  hôm,  Ngài  cùng  lũ  bạn  trong  thôn  dạo  chơi  chốn  điền 

dã. Bất chợt Ngài thấy một em bé, miệng ngậm, mắt nhắm, nằm 

bó trong đám rơm bên lề. Ngài gọi mà đứa bé chẳng đáp, rờ thì 

chẳng có hơi thở. Ngài lấy làm khó hiểu vô cùng nên hỏi lũ bạn. 

Có kẻ hiểu biết liền nói: "Ðứa bé đã chết rồi!" Song Ngài vô cùng 

ngạc nhiên, không hiểu thế nào là chết. Về nhà, Ngài liền hỏi mẹ, 

bà dạy: "Phàm là người, ai cũng phải chết. Có kẻ chết già, có kẻ 

chết vì bệnh, cũng có kẻ chết vì tai nạn. Bất luận là giàu sang hay 

nghèo khó, bất luận là sĩ, nông, công, thương, hay quan lại, ai ai 

rốt cuộc cũng phải chết." 

161 

Ngài  lại  hỏi:  "Nếu  thật  như  vậy,  có  cách  gì  thoát  được  chết 

không?"  Bấy  giờ  trong  nhà  có  vị khách  xưa  kia  từng  tu  Ðạo,  đỡ 

lời đáp rằng: "Chỉ có cách tu Ðạo, minh ngộ tự tâm, triệt kiến bổn 

tánh thì mới liễu đoạn sanh tử, siêu thoát luân hồi, thành Chánh 

Giác, chứng Vô Sinh." 

Tuy lúc đó Ngài còn nhỏ tuổi, song đối với lời vị khách nói, Ngài 

tỉnh  ngộ  sâu  xa,  do  đó  Ngài  lập  định  chủ  trương  quyết  chí  xuất 

gia tu Ðạo. 

Khi Ngài mang chuyện xuất gia bàn với mẹ, bà dạy: "Xuất gia là 

chuyện tốt lắm, nhưng cũng không phải là chuyện dễ làm. Cần có 

thiện căn, có đại nguyện lực, cần phát đại Bồ Ðề tâm thì mới có 

thể  thành  tựu  Vô  Thượng  Ðạo.  Nay  con  có  lòng  vậy,  ta  hết  sức 

đồng ý, cũng thật là phù hợp với giấc mộng xưa kia vậy. Nay ta 

đã già, ngày tháng chẳng còn bao lâu, các anh chị con đều đã tự 

lập.  Con  nên  ở  lại  để  phụng  dưỡng  cha  mẹ;  khi  ta  mất  rồi,  con 

xuất gia tu hành, lúc đó cũng chẳng muộn." 

Ngài vâng lời cha mẹ, rồi sau đó hằng ngày thường theo mẹ lạy 

Phật. Lạy Phật xong, Ngài lạy cha mẹ. 

Ngày qua ngày, đông tàn xuân đến, Ngài cung kính phụng dưỡng 

song  thân  như  đối  với  Phật  vậy.  Chẳng  bao  lâu  tiếng  tăm  hiếu 

thảo  đồn  khắp  bốn  phương,  khi  đó  mọi  người  đều  gọi  Ngài  là 

Bạch Hiếu Tử (người con chí hiếu họ Bạch). 

Năm  Ngài  19  tuổi  thì  mẹ  Ngài  qua  đời;  bấy  giờ  Ngài  từ  giã  họ 

hàng  lên  chùa  lạy  Hoà  Thượng  Thường  Trí  làm  Thầy  và  quy  y, 

chính  thức  xuất  gia,  thọ  giới.  Sau  đó,  Ngài  về  lại  nơi  mộ  phần 

thân mẫu để thủ hiếu trong ba năm. Suốt thời gian ấy, Ngài sống 

trong  một túp lều tranh nhỏ, ngày ngày tọa Thiền, đọc tụng kinh 

162 

điển  Ðại  Thừa  và  niệm  danh  hiệu  Phật  A-Di-Ðà.  Rất  nhiều  lần 

Ngài ngồi Thiền rồi nhập Ðịnh, liên tiếp trong nhiều tuần lễ chẳng 

rời thiền sàng. 

Một đêm nọ, dân trong thôn gần đó hốt hoảng thấy túp lều tranh 

của  Ngài  hừng  hực  lửa  đỏ.  Ánh  lửa  hồng  phừng  thẳng  lên  giữa 

không  trung  và  túp  lều  tranh  thì  sáng  rực  như  ban  ngày.  Nhiều 

người chạy đến mộ, hô hoán: "Nhà Hiếu Tử bị cháy rồi!" Cả trăm 

người  trong  làng  hè  nhau  xách  gáo,  đem  xô  tới  để  chữa  cháy. 

Song,  khi  tới  nơi  họ  chỉ  thấy  túp  lều  tranh  bình  lặng,  lửa  chẳng 

cháy và Ngài thì vẫn an nhiên, tĩnh mặc trong Thiền Ðịnh! 

Có  lần  Ngài  đang  tọa  Thiền  thì  chợt  có  vị  khách  đến  viếng.  Vị 

khách  ấy,  ngạc  nhiên  thay,  chính  là  Lục  Tổ  Huệ  Năng!  Ðức  Tổ 

Sư dạy Ngài rằng trong tương lai Ngài sẽ tới Mỹ quốc để độ sinh, 

rằng  ở  Tây  phương  Ngài  sẽ  gặp  nhiều  kẻ  hữu  duyên  có  thể 

hoằng dương Phật Pháp và Ngài sẽ độ vô lượng vô biên chúng 

sanh. Mãi đến lúc Ðức Tổ Sư từ biệt quay đi rồi, Ngài mới choàng 

tỉnh, nhớ lại rằng Ðức Huệ Năng vốn là người đời Ðường, 1.200 

năm về trước. Sau Ðệ Nhị Thế Chiến, Ngài vân du khắp nơi. Cuối 

cùng, trải hơn ba ngàn dặm, Ngài tới chùa Nam Hoa, bái kiến vị 

Ðại Thiện Tri Thức của thời bấy giờ là Lão Hòa Thượng Hư Vân. 

Lão Hòa Thượng lúc ấy đã 109 tuổi; vừa nhìn thấy Ngài, Lão Hòa 

Thượng  liền  nhận  ra ngay  sự  chứng  ngộ  của  Ngài.  Khi  đó,  Lão 

Hòa Thượng nói: "Như thị, như thị!"; và Ngài cũng đáp lại: "Như 

thị, như thị!" 

Bấy giờ, Lão Hòa Thượng Hư Vân ấn chứng sở đắc của Ngài, và 

Ngài  chính  thức  trở  thành  vị  Tổ  thứ  chín  của  dòng  pháp  Quy 

Ngưỡng. 

163 

Sau  đó,  Lão  Hòa  Thượng  dạy  Ngài  ở  lại  chùa  đảm  nhận  chức 

Viện Trưởng Viện Giới Luật của Chùa Nam Hoa. 

Năm  1950,  Ngài  từ  giã  chùa,  lên  đường  sang  Hương  Cảng.  Ở 

đây, Ngài sống tại một sơn động biệt lập, chẳng lai vãng gì đến 

bụi trần, tục lụy. Chẳng bao lâu, có vô số Tăng-lữ từ Trung Hoa 

Ðại  Lục  qua  Hương  Cảng  tỮ  nạn,  và  họ  cần  sự  giúp  đỡ  của 

Ngài. Cuối cùng, ứng với nhân duyên, Ngài rời sơn động, lập ra 

giảng đường và hai ngôi chùa, cùng trợ giúp xây dựng nhiều đạo 

tràng khác. 

Trong  suốt  mười  hai  năm  ở  Hương  Cảng,  Ngài  là  tấm  gương 

sáng, khổ hạnh, tinh tấn tu Ðạo, quên mình vì Phật Pháp. Ngài đã 

ảnh hưởng vô số thiện nam tín nữ, khiến họ phát tâm Bồ Ðề, quy 

y Tam Bảo, ủng hộ Phật Pháp. 

Năm 1962, Ngài đến San Francisco, Mỹ Quốc. Tại đây, nơi một 

nhà kho nhỏ, Ngài kiên trì tu hành trong im lặng, chờ đợi cho cơ 

duyên  hoằng  dương  Ðạo  Pháp  chín  mùi.  Lúc  ấy,  Ngài  tự  gọi 

mình là "Mộ Trung Tăng" (nhà Sư trong phần mộ), hay là Hoạt Tử 

Nhân (người đã chết nhưng còn sống). Những Phật tử hiểu biết 

sự tu hành chân chính của Ngài đều rất cảm động và cung kính 

ủng hộ, cúng dường Ngài. 

Năm 1968, Ngài biết cơ duyên đã đến; Ngài nói: "Một đóa hoa sẽ 

nở  ra  năm  cánh."  Mùa  hè  năm  đó,  Ngài  chủ  trì  Pháp  Hội  giảng 

Kinh  Lăng  Nghiêm  trong  96  ngày.  Khi  Pháp  Hội  kết  thúc,  quả 

nhiên có năm người Mỹ đầu tiên xin xuất gia với Ngài. 

Từ đó, Ngài tiếp tục chủ trì nhiều Pháp Hội khác, giảng giải Tâm 

Kinh,  Kinh  Ðịa  Tạng,  Kinh  Pháp  Hoa,  Kinh  Pháp  Bảo  Ðàn  v..v... 

164 

Năm 1971, Ngài giảng bộ kinh tối cao của Ðại Thừa, đó là Kinh 

Hoa Nghiêm. 

Song song với việc giảng Kinh, thuyết Pháp, Ngài còn làm vô số 

công  đức  độ  sinh  khác.  Năm  1976,  Ngài  thành  lập  Vạn  Phật 

Thánh Thành, nền tảng căn cứ địa để hoằng dương Phật Pháp ở 

Mỹ Quốc. Tại Thánh Thành, Ngài xây dựng chế độ Tùng-lâm, đào 

tạo Tăng, Ni, học chúng, tạo nhân duyên thù thắng cho sự chân 

chính tu hành. 



Mười Tám Ðại Nguyện của Hòa Thượng Tuyên Hóa 

Năm Hòa Thượng Tuyên Hóa 19 tuổi thì mẫu thân Ngài qua đời. 

Sau khi lo liệu chu toàn việc mai táng, Ngài tới Chùa Tam Duyên 

ở  Hợp  Nhĩ  Tân  (Harbin),  chính  thức  xuất  gia,  lạy  Hòa  Thượng 

Thường Trí làm Thầy. Ít lâu sau, Ngài tới mộ phần của mẫu thân 

thủ  hiếu.  Năm  đó,  nhân  ngày  vía  Ðức  Quán  Thế  Âm,  ngày  19 

tháng  6,  Ngài  đối  trước  chư  Phật,  Bồ  Tát  phát  mười  tám  đại 

nguyện: 

 "Kính lạy mười phương Phật, 

 Cùng với Tam Tạng Pháp, 

 Quá khứ, hiện tại Hiền Thánh Tăng, 

 Nguyện rủ lòng tác chứng: 

 Ðệ tử Ðộ Luân, 

 Thích An Từ, 

 Con nay phát tâm rằng: 

165 

 Chẳng cầu phước báo hàng Trời, Người, 

 Cùng Thanh Văn, Duyên Giác, 

 cho đến hàng Bồ Tát quyền thừa. 

 Duy nương Tối Thượng Thừa 

 mà phát Bồ Ðề tâm. 

 Nguyện cùng Pháp Giới chúng sinh, 

 Nhất thời đồng đắc 

 A nậu đa la tam miệu tam bồ đề."  

1. Nguyện rằng nếu có một vị thuộc hàng Bồ Tát ở mười phương 

ba đời, trong tận cùng hư không, biến khắp Pháp Giới, mà chưa 

thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

2.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  thuộc  hàng  Duyên  Giác  ở  mười 

phương  ba  đời,  trong tận  cùng  hư  không,  biến  khắp  Pháp  Giới, 

mà chưa thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

3.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  thuộc  hàng  Thanh  Văn  ở  mười 

phương  ba  đời,  trong tận  cùng  hư  không,  biến  khắp  Pháp  Giới, 

mà chưa thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

4.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  thuộc  hàng  Trời,  Người  ở  trong 

Tam Giới, mà chưa thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

5. Nguyện rằng nếu có một Người ở trong mười phương thế giới 

mà chưa thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

6.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  Trời,  Người,  A-tu-la  chưa  thành 

Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

166 

7. Nguyện rằng trong thế giới loài Súc Sinh, nếu còn một loài nào 

chưa thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

8. Nguyện rằng trong thế giới loài Ngạ Quỷ, nếu còn một kẻ chưa 

thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

9. Nguyện rằng trong thế giới loài Ðịa Ngục, nếu còn một kẻ chưa 

thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

10.  Nguyện  rằng  trong  Tam  Giới,  nếu  những  kẻ  từng  quy  y  với 

tôi, hoặc là Trời, Người, A-tu-la, các loài bay, lặn, động vật, thực 

vật,  linh  giới,  rồng,  súc  sinh,  quỷ,  thần,  mà  chưa  thành  Phật,  tôi 

thề không thủ Chánh Giác. 

11.  Nguyện  rằng  tất  cả  những  phước  lạc  mà  tôi  đáng  được 

hưởng đều hồi hướng phổ thí cho tất cả chúng sinh trong Pháp 

Giới. 

12.  Nguyện  rằng  một  mình  tôi  nhận  chịu  hết  tất  cả  khổ  nạn  của 

chúng sinh trong Pháp Giới. 

13. Nguyện rằng tôi sẽ phân linh vô số, phổ nhập tâm chúng sinh 

nào không tin Phật Pháp, làm cho họ bỏ ác, hướng thiện, hối quá 

sửa mình, quy y Tam Bảo, rồi cuối cùng thành Phật. 

14. Nguyện rằng tất cả chúng sinh nào, khi thấy mặt tôi, cho đến 

chỉ nghe tên tôi, đều phát tâm Bồ Ðề, mau đắc thành Phật Ðạo. 

15.  Nguyện  rằng  luôn  tôn  kính  điều  Phật  dạy,  và  thực  hành  mỗi 

ngày ăn một bữa. 

16.  Nguyện  giác  ngộ  loài  hữu  tình,  khắp  nhiếp  thọ  các  loài  căn 

cơ. 

167 

17. Nguyện trong đời nầy tôi sẽ đắc Ngũ Nhãn, Lục Thông, và phi 

hành tự tại. 

18. Nguyện tất cả mọi cầu nguyện đều hoạch đắc mãn túc. 

Cuối cùng: 

 "Chúng sinh vô biên thệ nguyện độ. 

 Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn. 

 Pháp môn vô lượng thệ nguyện học. 

 Phật Ðạo vô thượng thệ nguyện thành."  



 

Tám Quy Luật của Viện Phiên Dịch Kinh Ðiển 

1. Dịch giả phải thoát mình ra khỏi động cơ tự truy cầu danh lợi. 

2. Dịch giả phải tu tâm dưỡng tánh, dứt bỏ đi thói cao ngạo. 

3. Dịch giả phải tự chế, không được tự khen rồi chê bai kẻ khác. 

4.  Dịch  giả  không  được  tự  cho  mình  là  tiêu  chuẩn,  là  thước  đo, 

rồi hạ thấp kẻ khác bằng cách tìm lỗi lầm nơi tác phẩm của họ. 

5. Dịch giả phải lấy tâm Phật làm tâm mình. 

6. Dịch giả phải dùng Trạch Pháp Nhãn để phán xét đâu là chân 

lý. 

7. Dịch giả phải cung kính cầu thỉnh Cao Tăng, Ðại Ðức ở mười 

phương chứng minh cho bản dịch của mình. 

168 

8.  Dịch  giả  phải  hoan  hỷ  truyền  bá  giáo  nghĩa  nhà  Phật  bằng 

cách in Kinh, Luật, Luận một khi phần phiên dịch của mình được 

chứng minh là đúng đắn. 



 

Chú Thích: 

1 Tứ Ðại: đất, nước, gió, lửa. 

2  Ngày  "tam  cửu"  (hay  tam  phục  thiên)  tức  là  ngày  thứ  19  đến 

ngày thứ 20 sau tiết Ðông Chí. 

3 Ngày "tam phục" (hay tam phục thiên) tức là ba ngày: sơ phục, 

trung phục và mạt phục. 

4 Lục căn (Sáu căn): mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý. 

5 Ba đường ác (tam ác đạo): địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. 

6  Năm  uẩn  (ngũ  uẩn  hay  ngũ  ấm):  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức, 

(hình sắc, cảm thọ, tư tưởng, hành động, ý thức.) 

7 Tam Giáo Cửu Lưu: các hạng người trong xã hội 

*  Tam  Giáo  (ba  tôn  giáo):  đạo  Nho  (đạo  Khổng),  đạo  Lão,  đạo 

Phật. 

* Cửu Lưu (chín học phái lớn của Trung Hoa): Nho Gia, Ðạo Gia, 

Âm Dương Gia, Pháp Gia, Danh Gia, Mặc Gia, Tung Gia, Hoành 

Gia, Tạp Gia, và Nông Gia. 

8 Ngũ Hạng Bát Tác: đủ loại nghành nghề. 

169 

9 Lục Trần (sáu trần): sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp (hình sắc, 

âm thanh, hương thơm, mùi vị, đụng chạm, pháp). 



 

170 





Document Outline


	Nhân Nào Quả Nấy

	"Lấy Giả Làm Thật" 

	Thấm Nhuần Nghĩa Lý Kinh Ðiển

	Sự Lập Nguyện Phải Ðược Phát Xuất Từ Lòng Chân Thành

	Vạn Phật Thánh Thành - Cảnh Tiên Giữa Chốn Nhân Gian

	Vạn Sự, Nhẫn Là Quý

	Sống Ở Ðạo Tràng Phải "Tùy Chúng" 

	Phiền Não Là Bồ Ðề

	Làm Thế Nào Ðể Dứt Trừ Phiền Não? 

	Khai Thị Nhân Ngày Lễ Tắm Phật

	Nhân Quả Vay Trả, Mảy May Chẳng Sai

	Thức Ăn Cho Tinh Thần

	Mưu Sanh và Mưu Tử

	Bí Quyết Học Thuộc Lòng Kinh Ðiển

	Pháp Vị Chân Thật

	Kẻ Cướp Trong Nhà Khó Ðề Phòng! 

	Không Nên Có Thái Ðộ Cống Cao Ngã Mạn Ðối Với Tam Bảo! 

	Bớt Dùng Lời Khách Sáo

	Cảm Kích Ân Ðức của Chư Phật và Chư Bồ Tát

	Làm Thế Nào Ðể Có Ðược Trí Huệ Hơn Người? 

	Học Phật Pháp Quý Ở Thực Hành

	Sửa Ðổi Lỗi Lầm, Nghiệp Tội Sẽ Tiêu Tan! 

	Tánh Ðịnh, Ma Phục

	Lòng Hiếu Thảo Chí Thành Cảm Ðộng Ðến Trời Ðất

	Quả Thuấn Ðốt Thân Cúng Phật

	Nhân Duyên Khiến Quả Năng Xuất Gia

	Không Thể Phung Phí Của Trời! 

	Cần Phải Kiểm Tra Những Sách Xuất Bản

	Tu Ðạo Cần Phải "Quý Phước, Cầu Huệ" 

	Tính Nóng Nảy Là Nhân Duyên Chướng Ngại Việc Tu Ðạo

	Cảnh Giới của Bậc A La Hán Chứng Ðạo

	Vì Sao Cần Phải Niệm Phật? 

	Con Người Có Cần Trọn Ðạo Hiếu Hay Chăng? 

	Thế Nào Là Thiện Tri Thức

	Như Người Uống Nước, Nóng Lạnh Tự Biết

	Bớt Nói Chuyện, Dụng Công Cho Nhiều

	Tham Thiền Cần Lúc Nào Cũng Nhớ Như Vậy

	Vì Sao Không Tương Ưng Với Ðạo? 

	Phải Cẩn Thận Khi Giảng Kinh Thuyết Pháp

	Học Gương Người Hiền Mới Là Bậc Dũng Sĩ

	Sáu Ðại Tông Chỉ của Vạn Phật Thánh Thành

	Người Tu Hành Không Ðược Phan Duyên

	Khai Ngũ Nhãn Mới Thấy Ðược Rồng Thật

	Ðời Người Như Giấc Mộng, Hãy Thức Tỉnh! 

	Thế Nào Là "Ngũ Suy Tướng Hiện" 

	Trong Ðạo Tràng Phải Cẩn Thận Nơi Lời Nói và Việc Làm

	Người Tu Ðạo Không Nên ích Kỷ

	Noi Gương Ðịa Tạng Vương Bồ Tát

	Hãy Chấp Nhận Sự Chỉ Trích Vô Lý

	Khuyên Con Dâu Nên Hiếu Thảo Với Cha Mẹ Chồng

	Ðạo Tặc Trở Thành Hiếu Tử

	Bốn Giai Ðoạn Tất Yếu của Ðời Người

	Một Cuốn Kinh Rất Khó Tụng

	Rèn Luyện Nhân Cách Cao Thượng

	Lầu Cao Vạn Trượng Ðều Từ Dưới Ðất Xây Lên

	Hãy Học Cho Giỏi Mới Trọn Vẹn Ðạo Hiếu

	Nghĩa Vụ Giáo Dục của Vạn Phật Thánh Thành

	Trẻ Em Là Rường Cột của Nước Nhà

	Thế Nào Là Ðôn Phẩm, Thế Nào Là Lập Ðức

	Ðồng Tính Luyến Ái - Chính Là Tự Ðào Mồ Chôn Mình

	Tiền Bạc Có Thể Hại Ðến Thân Mạng

	Kiến Tạo Một Nền Tảng Kiên Cố

	Khổng Tử - Nhà Ðại Giáo Dục

	Cái Ðạo của Bậc "Ðại Học" 

	Sơ Lược về Hòa Thượng Tuyên Hóa

	Mười Tám Ðại Nguyện của Hòa Thượng Tuyên Hóa

	Tám Quy Luật của Viện Phiên Dịch Kinh Ðiển

	Chú Thích:




cover_image.jpg
iThiBa






